
i 

 
UNIVERSIDAD DE CARABOBO 

     FACULTAD DE CIENCIAS DE LA SALUD 

DIRECCION DE POSTGRADO SEDE CARABOBO 

    DOCTORADO EN CIENCIAS SOCIALES 

MENCION SALUD Y SOCIEDAD 

 
 

 
 
 
 
 
 
 
 

EL VACÍO EXISTENCIAL ANTE LA FINITUD DE LA VIDA 

 EN FAMILIARES DE PACIENTES CRÍTICOS:  

UN ABORDAJE FENOMENOLÓGICO-HERMENÉUTICO 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

      Autor: Esp. Cesar Franco Sánchez 
                    Tutor: Dr. Tadeo Medina 

 
 
 
 
 

 
 
 

Valencia, Agosto 2025 
 



ii 

 
UNIVERSIDAD DE CARABOBO 

     FACULTAD DE CIENCIAS DE LA SALUD 

DIRECCION DE POSTGRADO SEDE CARABOBO 

    DOCTORADO EN CIENCIAS SOCIALES 

MENCION SALUD Y SOCIEDAD 

 
 

 
 
 
 

EL VACÍO EXISTENCIAL ANTE LA FINITUD DE LA VIDA 

 EN FAMILIARES DE PACIENTES CRÍTICOS:  

UN ABORDAJE FENOMENLÓGICO-HERMENÉUTICO 

 
 
 
 

    Autor: Esp. Cesar Franco Sánchez 
                 Tutor: Dr. Tadeo Medina 
  

 

Tesis de Grado presentada ante la Dirección 

de Estudios de Postgrado Facultad de Ciencias 

de la Salud Universidad de Carabobo como 

requisito para optar al título de Doctor en 

Ciencias Sociales: Salud y Sociedad 

 
 

 
 

 
 
 
 

Valencia, Agosto 2025 
 









iii 

DEDICATORIA 

 
 
 

A Dios Todopoderoso, ser supremo de la existencia,  

que es motivación día a día para  

continuar transitando su Don 

 construyendo así mi leyenda personal. 

 

A mi Madre por ser siempre inspiradora  

y acompañante incondicional en cada meta y logro. 

 

A la Ilustre Universidad de Carabobo y 

 la Facultad de Ciencias de la Salud,  

Alma Mater que me vio crecer profesionalmente. 

 

A mis apreciados profesores y compañeros  

del Doctorado de Ciencias Sociales mención Salud y Sociedad,  

vivencias inigualables en este andar intelectual. 

 

A las Unidades de Cuidados Intensivos  

 

No solo pasé por ellas. Las habité. Las viví. 

como una forma de lucha, de entrega, de esperanza, 

donde lo más noble del alma humana se revela ahí 

entra la vida y la muerte. 

 

 

 

 
 
 



iv 

AGRADECIMIENTO 

 

 
A Dios, mi protector y confidente en cada sueño. 

 

A mi familia, apoyo inigualable que fortalece mi Ser. 

 

A mi Madre, guía de mi vida, principal fuente de amor y sabiduría 

que complementa mi alma. 

 

A Silfredo,  

ciclo sagrado en mi vida: gestos pequeños, lealtad muda, presencia constante. 

Hermano, somos Seres-en-el-mundo y Seres-en-el-tiempo,  

sigues a mi lado. 

 

A los Profesores Tadeo Medina y Gerónimo Sosa,  

 por su acompañamiento, aporte y conocimiento,  

en este camino académico y personal. 

 

A todo el personal de la UCI 

 Por su presencia, por su temple, por ese compromiso  

que no siempre recibe reconocimiento,  

pero que deja huellas en cada paciente, en cada familia, en cada despedida.. 

 

 

 

 

 

 

 



v 

 

A QUIENES GUARDO EN ESPECIAL GRATITUD  

 

 

Familiares del paciente en estado crítico...  

¡Agradezco la oportunidad de formar parte de su mundo!  

Gracias por compartir sus experiencias, preocupaciones y tristezas. 

  

Porque me permitieron vivenciar una realidad existencial profunda  

 mostrando el significado de amar de manera incondicional.  

Inquebrantables y valientes hasta lo más profundo de su Ser. 

Por las cosas que podemos lograr cuando nos guía el amor. 

  

Mi respetuosa admiración siempre a ustedes.  

 

 Porque ustedes fueron parte de la fuerza que impulsó mi lucha  

aun cuando la ciencia agotaba mis posibilidades.  

 

Sin ustedes, nada de esto habría sido posible.  

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 



vi 

ÍNDICE 

Dedicatoria iii

Agradecimiento iv

Síntesis Descriptiva xi

Descriptive Synthesis xii

INTRODUCCIÓN 1

MOMENTO I  

VISIÓN FENOMÉNICA 4

Enfermedad y muerte una realidad en la existencia humana 4

Unidades de cuidados intensivos: vivenciar de emociones 7

Intencionalidad del estudio 17

Directriz General 17

Directrices Específicas 17

MOMENTO II  

Unidad de cuidados intensivos 19

¿Qué es una Unidad de Cuidados Intensivos? 19

Deshumanización y humanización en la unidad de cuidados intensivos  22

El Paciente Crítico 23

Vivencias de familiares en una Unidad de Cuidados Intensivo 25

Antropología de la muerte 30

Vacío existencial y sentido de la vida: Viktor Frankl y Max Schele 47

Realidad Espiritual 57

 58



vii 

Visión Teórica  

Fenomenología de Husserl: Finitud y Trascendencia de la Vida 58

Fenomenología Existencial Merleau-Ponty 63

ESCENARIO III  

VISION METÓDICA  

Presupuesto Epistemológico de la Metodología en la Investigación 69

Tipo de Investigación 71

Método de la Investigación 72

La Fenomenología Interpretativa como Método 74

Aspectos Ontológicos: Razón y Naturaleza del Ser 76

Fases del Diseño Metodológico 77

Escenario e Informantes Clave 78

Selección de los informantes 80

Proceso de Recolección de la Información y Sistematización de las Vivencias. 81

Procedimiento Metodológico   82

Rigor Científico que sustenta de la investigación 85

Consideraciones éticas de la información 87

ESCENARIO IV  

ANALISIS E INTERPRETACION DE RESULTADOS  

Relato: Entrevista Nº 1  90

Triangulación Metodológica del Programa Atlas.ti 94

Triangulación Metodológica a través del Test Pil 98



viii 

Triangulación Reflexión Fenomenológica 102

Reflexión Concluyente: Lo Hermenéutico 104

Relato: Entrevista Nº 2  107

Triangulación Metodológica del Programa Atlas.ti 113

Triangulación Metodológica a través del Test Pil 118

Triangulación Reflexión Fenomenológica 122

Reflexión Concluyente: Lo Hermenéutico 124

Relato: Entrevista Nº 3  128

Triangulación Metodológica del Programa Atlas.ti 132

Triangulación Metodológica a través del Test Pil 136

Triangulación Reflexión Fenomenológica 139

Reflexión Concluyente: Lo Hermenéutico 141

ESCENARIO V  

DEVELAMIENTO DEL VACÍO EXISTENCIAL ANTE LA FINITUD DE LA VIDA  145

ESCENARIO VI 

CONSTRUCCIÓN TEORÉTICA SOBRE EL SIGNIFICADO DEL VACÍO 

EXISTENCIAL ANTE LA FINITUD DE LA VIDA 

Las Unidades de Cuidados Intensivos: Un escenario de incertidumbre existencial 

La sensación de vacío y las vivencias de los familiares desde las UCIs 

Dimensiones del Vacío Existencial en familiares de pacientes críticos 

Reflexión Concluyente 

159

161

162

164

174

  

REFERENCIAS 176



ix 

 
 

INDICE DE CUADROS 

Entrevista 1  
Cuadro No.1. Proceso de Categorización 92

Cuadro No. 2. Sumario de las Categorías y Códigos 95

Cuadro No. 3. Test Sentido de la Vida 98

Cuadro No. 4. Triangulación Reflexión Fenomenológica 102

Cuadro No. 5. Finitud - Vacío Existencial 106

Entrevista 2 

Cuadro No. 6. Proceso de Categorización 109

Cuadro No. 7. Sumario de las Categorías Y Códigos. 107

Cuadro No. 8. Test Sentido de la Vida 115

Cuadro No. 9. Triangulación Reflexión Fenomenológica 118

Cuadro No. 10. Finitud - Vacío Existencial 122

Entrevista 3 

Cuadro No. 11. Proceso de Categorización 129

Cuadro No. 12. Sumario de las Categorías Y Códigos. 133

Cuadro No. 13. Test Sentido de la Vida 136

Cuadro No. 14. Triangulación Reflexión Fenomenológica 139

Cuadro No. 15. Finitud - Vacío Existencial 143

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



x 

 

ÍNDICE DE FIGURAS 

 

Figura No. 1. Planos de Reflexión Fenomenológica de Fermoso 62

Figura No. 2. Categorización del Programa Atlas.Ti.– segmento A 94

Figura No. 3.Categorización del Programa Atlas.Ti.– Segmento B. 95

Figura No. 4. Visión Esquemática de las Triangulaciones 103

Figura No. 5. Reflexión concluyente red de categorías 107

Figura No. 6. Categorización del Programa Atlas.Ti.– segmento A 114

Figura No. 7. Categorización del Programa Atlas.Ti.– Segmento B. 114

Figura 8. Visión Esquemática de las Triangulaciones 115

Figura 9. Reflexión concluyente red de categorías 124

Figura No. 10. Categorización del Programa Atlas.Ti.– segmento A 128

Figura No. 11.Categorización del Programa Atlas.Ti.– Segmento B 132

Figura No. 12. Visión Esquemática de las Triangulaciones 133

Figura No. 13. Reflexión concluyente red de categorías 144

Figura No. 14. Dimensiones del vacío existencial 174

 
 
 
 

 

 

 

 

 



xi 

UNIVERSIDAD DE CARABOBO 
     FACULTAD DE CIENCIAS DE LA SALUD 

DIRECCION DE POSTGRADO SEDE CARABOBO 
    DOCTORADO EN CIENCIAS SOCIALES 

MENCION SALUD Y SOCIEDAD 
 
 

EL VACÍO EXISTENCIAL ANTE LA FINITUD DE LA VIDA 
 EN FAMILIARES DE PACIENTES CRÍTICOS:  

UN ABORDAJE FENOMENOLÓGICO-HERMENÉUTICO 
 

Autor: Cesar Franco Sánchez 

Tutor: Dr. Tadeo Medina 

Fecha: Agosto 2025 

 
 

SÍNTESIS DESCRIPTIVA 

La experiencia de los familiares de pacientes críticos revela la complejidad del 
vacío existencial y su impacto en la vida de las personas. El vacío existencial se 
manifiesta de diversas formas, desde la inestabilidad emocional y el dolor físico 
hasta el rechazo a la experiencia y la falta de preparación. La angustia y el vacío 
se convierten en las expresiones más directas de una profunda crisis existencial. 
En este contexto el vacío existencial se entiende como una respuesta natural ante 
la finitud de la vida y la posibilidad de una pérdida irreparable. La confrontación 
con la muerte cuestiona los fundamentos de la existencia, generando una 
sensación de desorientación y pérdida de sentido. El vacío se manifiesta como 
una ausencia de significado, una falta de respuestas a preguntas fundamentales 
sobre la vida y la muerte. Para este recorrido la presente acción investigativa, 
estuvo sustentada en el paradigma cualitativo fenomenológico-Hermenéutico. Los 
informantes clave fueron seleccionados de forma intencional en familiares directos 
de tres (03) pacientes críticos. El escenario estuvo en la Unidad de Cuidados 
Intensivos (UCI´s) de un Centro hospitalario de la ciudad de Valencia-Venezuela. 
En resumen: Cuando el familiar se enfrenta a la finitud de la vida de su ser amado, 
se produce en él un gran vacío existencial donde se ha perdido la perspectiva del 
sentido de la vida en cuanto quién será en el futuro.  

Palabras Clave: Paciente Critico. Finitud de la Vida. Vacío Existencial 

Línea de Investigación: Las representaciones sociales, el discurso médico, y los 
modelos asistenciales. 
 
 



xii 

 
UNIVERSIDAD DE CARABOBO 

     FACULTAD DE CIENCIAS DE LA SALUD 
DRECCION DE POSTGRADO SEDE CARABOBO 

    DOCTORADO EN CIENCIAS SOCIALES 
MENCION SALUD Y SOCIEDAD 

 

THE EXISTENTIAL VOID IN THE FACE OF THE FINITUDE OF LIFE 
IN FAMILIES OF CRITICALLY ILL PATIENTS: 

A PHENOMENOLOGICAL-HERMENEUTIC APPROACH 
 

Author: Cesar Franco Sánchez 

Tutor: Dr. Tadeo Medina 

Date:  August  2025 

 
 

DESCRIPTIVE SYNTHESIS 
The experience of relatives of critically ill patients reveals the complexity of 
existential emptiness and its impact on people's lives. Existential emptiness 
manifests itself in various ways, from emotional instability and physical pain to 
rejection of the experience and lack of preparation. Anguish and emptiness 
become the most direct expressions of a profound existential crisis. In this context, 
existential emptiness is understood as a natural response to the finitude of life and 
the possibility of irreparable loss. The confrontation with death questions the 
foundations of existence, generating a feeling of disorientation and loss of 
meaning. Emptiness manifests itself as an absence of meaning, a lack of answers 
to fundamental questions about life and death. For this purpose, the present 
research action was based on the qualitative phenomenological-hermeneutic 
paradigm. Key informants were intentionally selected from direct relatives of three 
(03) critically ill patients. The setting was the Intensive Care Unit (ICU) of a hospital 
in Valencia, Venezuela. In short: When a family member faces the end of their 
loved one's life, a great existential void develops within them, where they have lost 
sight of the meaning of life and who they will be in the future. 

Keywords: Critical Patient. Finitude of Life. Existential Emptines 
Line of Research: Social representations, medical discourse, and healthcare 
model



 

1 

 
INTRODUCCIÓN 

 

 Las Unidades de Cuidados Intensivos (UCIs) son lugares donde se 

experimentan cambios significativos en la percepción del tiempo el cuerpo y el 

significado de las cosas a medida que se transita entre la vida y la muerte del 

paciente Los seres queridos se encuentran en una especie de limbo durante esta 

fase intermedia donde la espera se convierte en una experiencia profundamente 

emotiva. En medio de este entorno altamente tecnológico emerge una vivencia 

profundamente humana conocida como vacío existencial.    

 La proximidad de la muerte hace que las personas reflexionen sobre lo 

fugaz y contingente de su propia vida. En esta situación crítica en la que ingresan 

en la unidad de cuidados intensivos se experimentan no solo dolor sino también 

una profunda exploración de las capas más íntimas del ser humano.    

 Comprender esta vivencia va más allá de un simple análisis clínico o 

psicológico; implica una aproximación que pueda escuchar el dolor presente en 

ella, mientras interpreta sus múltiples significados para lograr una comprensión 

profunda del mismo, sin imponer definiciones externas al fenómeno en sí mismo; 

en cambio, se trata más bien permitir que se exprese desde lo más profundo 

mediante la palabra y el silencio compartido por aquellos que la experimentan 

intensamente. No se trata únicamente de una reacción emocional ante la 

incertidumbre, sino de un acontecimiento ontológico que pone en crisis los 



 

2 

fundamentos de la vida tal como era comprendida hasta entonces. La sensación 

de vacío emocional experimentada por los seres queridos en la unidad de 

cuidados intensivos se manifiesta como una vivencia marcada por la limitación 

humana.  De allí, que este trabajo investigativo se propone comprender desde una 

mirada fenomenológica-hermenéutica, el modo en que los familiares de pacientes 

ingresados en la UCI viven el vacío existencial en relación con la conciencia de la 

finitud. No se trata de definir el fenómeno desde afuera, sino de dejar que se 

muestre desde dentro, desde la palabra y el silencio de quienes lo atraviesan. 

 El mismo, está organizado en seis (6) escenarios los cuales se estructuran 

de la siguiente manera:  

• Escenario I: Abordando el problema y la propuesta de estudio, Directriz 

General, y Directrices Especificas. 

• Escenario II: Marco Referencial; Consultando, experiencias previas, referentes 

teóricos relacionados con el tema en estudio. 

• Escenario III: Referencial Teórico Metodológico; enfoque Metodológico, 

investigación cualitativa. Fenomenología Hermenéutica. Técnica de recolección 

de datos: Entrevista a profundidad. Criterios de selección de informantes calve. 

Rigor metodológico, Consideraciones Éticas.  

• Escenario IV; Análisis, interpretación y discusión de los resultados. 

• Escenario V: Develamiento del Vacío Existencial ante la Finitud de la Vida. 

• Escenario VI: Construcción Teorética Sobre el Significado del Vacío Existencial 

ante la Finitud de la Vida 



 

3 

 

 

ESCENARIO I 

VISIÓN FENOMÉNICA 

1.- ENFERMEDAD Y MUERTE UNA REALIDAD EN LA EXISTENCIA HUMANA 

“La muerte no es enemigo, señores. Si vamos a luchar contra 

alguna enfermedad hagámoslo contra la peor de todas: La indiferencia.” 

Robin Williams  

De la película: PATCH ADAMS 

 

 Dentro de la compleja trama que envuelve a la persona (injusticia, pobreza, 

discriminación, entre otros factores), la enfermedad representa una de las 

condiciones que más nos hace emocionalmente vulnerables frente a situaciones 

de dolor y sufrimiento, especialmente cuando está en juego nuestra existencia 

terrenal. 

 En particular, al referirme a la muerte, esta constituye una realidad única, 

natural y universal en nuestra existencia, ya que involucra una serie de 

connotaciones sociales, filosóficas y religiosas, profundamente entrelazadas con 

distintas afecciones en nuestro comportamiento, emocionalidad y vivencias a lo 

largo de la vida. 



 

4 

 Nos encontramos atrapados en un mundo donde nuestro destino es morir. 

El hecho de haber desarrollado consciencia de nosotros mismos y, en cierto 

modo, haber domesticado nuestros instintos (y con ello, también, nuestra 

naturaleza biológica) no cambia la realidad ineludible de la muerte. Esta certeza 

nos ha llevado, desde lo sociocultural, a crear mitos y creencias (1). 

Desde esta perspectiva, el cimiento social, espiritual, religioso, así como los 

valores y creencias heredados de la sociocultura familiar, son factores 

determinantes en la manera en que cada individuo vivencia y afronta el proceso de 

enfermedad y muerte. Por ello, ambas realidades no deben ser abordadas 

únicamente desde la individualidad, sino que deben comprenderse teniendo en 

cuenta la interacción con los demás y el contexto en el cual se desarrollan las 

relaciones humanas. 

Asumir la enfermedad y la muerte implica reconocer que su comprensión no 

puede abordarse (y mucho menos explicarse) de manera lineal. Estas 

experiencias deben ser entendidas desde la complejidad de las interacciones 

humanas, ya que responden también a una condición histórica. En cada época, y 

para cada grupo poblacional, existe una visión particular sobre cómo entenderlas y 

enfrentarlas (2). 

Todo ser humano tiende a evitar situaciones de angustia e incertidumbre, las 

cuales, por lo general, conducen al sufrimiento, especialmente cuando se trata de 

la enfermedad y la muerte. Ambas realidades, según se ha señalado, “nos dejan 



 

5 

sin recursos para hacerles frente; se convierten en fuente de frustraciones 

existenciales y aumentan con ello el sufrimiento” (3). Esto se relaciona, en muchos 

casos, con una crisis o vacío existencial. 

Ahora bien, al referirme a la crisis o vacío existencial (término derivado de los 

estudios realizados por el psicoanalista Erik Erikson), esta puede ser considerada 

una crisis psicológica o moral, en la cual la persona que la atraviesa se formula 

preguntas fundamentales sobre el sentido de la existencia humana(4), 

generalmente, se cuestiona el significado de la vida y la fe en la existencia de un 

ser supremo llamado Dios. Esta creencia, a menudo, se debilita o se pierde, lo que 

conlleva un cambio en la cosmovisión del Ser, y puede llevar a la pérdida del 

sentido de la vida. 

La pérdida del sentido vital radica en la ausencia de un fin común para los 

seres humanos; es decir, la falta de un estado de armonía, de bienestar, de 

sentirse feliz, lo cual incluye necesariamente una salud óptima. Cuando esta salud 

se percibe como frágil o amenazada, puede surgir una sensación de caos. Sin 

embargo, en la búsqueda de sentido, nos enfrentamos inevitablemente al carácter 

finito de la existencia, ya que la muerte forma parte inherente de la vida (1). 

Lo anterior se vincula con la capacidad de autoconciencia que poseemos, la 

cual nos permite interpretar y dar significado a las diversas respuestas (sociales, 

culturales y espirituales) frente a la finitud de la vida. No obstante, esta capacidad 

también es compleja: nadie está completamente preparado para enfrentar el 



 

6 

sufrimiento, especialmente cuando la salud se ve gravemente afectada. En tales 

circunstancias, puede surgir una crisis existencial ante la amenaza de la 

enfermedad o la muerte, propia o de un ser querido. 

Con relación a la enfermedad como parte de nuestra realidad biológica y la 

muerte como parte de nuestra realidad existencial, en el pensamiento colectivo las 

UCI´s son escenarios donde la enfermedad y la muerte, como almas gemelas, son 

protagonistas, ya que se considera que quien ingresa a estas unidades padece 

una enfermedad con altas probabilidades de morir. 

Es importante resaltar que, durante la estancia de los pacientes en las UCI´s, 

los familiares convierten estos espacios en su nuevo hogar, generándose un 

cambio en su estilo de vida. Sin embargo, estos lugares no cuentan con áreas 

adecuadas para el descanso, la tranquilidad, la privacidad y la seguridad, lo que 

dificulta minimizar factores de riesgo biológicos y brindar apoyo psicológico y 

espiritual. 

1.2- UNIDADES DE CUIDADOS INTENSIVOS: VIVENCIAR DE EMOCIONES 

“Los servicios de unidad de cuidados intensivos, generan en el núcleo familiar 

crisis emocional situacional manifestada en angustia y estrés”.  

Bautista LM, Arias MF, Carreño ZO 

 

 La muerte, para mí, una vez instaurados todos los esquemas cognitivos 

sobre su significado dentro de la postura cristiano-católica (creencia heredada 



 

7 

familiarmente) hasta la actualidad, me ha generado diversas reacciones 

emocionales basadas en la incertidumbre respecto a su trascendencia. Desde la 

adolescencia, siempre me motivó ayudar al prójimo de forma desinteresada, por lo 

que me interesaron las carreras del área de las ciencias de la salud, y muy 

particularmente la medicina, debido a su carácter humanitario. 

 A lo largo de mi formación de pregrado, he vivido (y con ello construido) 

diversos significados en torno a la vida y al estado de inminente muerte que 

padece el paciente en estado crítico, lo que no solo me permitió generar una serie 

de interrogantes al respecto, sino también desarrollar un gran interés por el 

proceso del morir y la muerte en sí misma. 

 Un caso de particular impacto ocurre en los estudiantes de medicina 

cuando se incorporan a las instituciones de salud para cumplir su formación 

práctica. Allí enfrentan las situaciones de salud-enfermedad más complejas, así 

como el proceso de morir y muerte de muchos pacientes en diversos escenarios, 

siendo particularmente en las UCI´s donde tuve la vivencia de mayor impacto 

respecto a este fenómeno. Sobre todo, me afectó el hecho de no haber recibido 

una orientación previa sobre cómo abordar esa realidad, tanto para el paciente 

como para los familiares. 

 En ese entonces, no había tenido ninguna experiencia familiar en torno a la 

muerte, por lo que fue el primer impacto emocional (de muchos) que enfrenté 



 

8 

siendo estudiante, lo que consecuentemente motivó aún más mi interés por las 

vivencias del paciente, sus familiares y el entorno. 

 El paciente en estado crítico, entonces, originó en mí la necesidad de 

reflexionar sobre los efectos que la gravedad de su condición de salud puede 

generar en sus familiares y sobre el gran valor que representa la vida para esa 

persona (hecho que antes poco apreciaba), así como las diversas respuestas 

familiares ante esta situación. Estos sucesos me llevaron a cuestionar al sistema 

de salud acerca de su papel en el manejo terapéutico eficaz y eficiente de los 

pacientes y la forma en que, a su vez, se trata al grupo familiar. 

 Es así como lo anterior influyó para que me incorporara al postgrado de 

Medicina Crítica de Adultos, en el cual, a través de los años de formación como 

residente y actualmente como especialista, vivo y convivo a diario con las 

máximas condiciones de gravedad en pacientes críticos y su repercusión en los 

familiares. 

 Un hecho particular es que, durante la visita de los familiares en la UCI, 

evidencio una gran preocupación e incertidumbre respecto a la condición de salud 

de su ser querido y cómo la percepción de una inminente muerte por parte de ellos 

desencadena una multiplicidad de representaciones simbólicas, muchas veces 

expresadas en cuestionamientos sobre el sentido y significado de la vida. 

 Es un sentir humano vivenciar cómo los familiares experimentan diversas 

emociones a lo largo de las distintas etapas de la enfermedad de su ser querido. 



 

9 

En las primeras horas del ingreso del paciente a la UCI, el familiar espera, en 

medio de la incertidumbre, cualquier información sobre la evolución del estado de 

salud, incertidumbre y angustia que permanecen durante toda su estancia en el 

área crítica. 

 Interrogantes tales como: ¿Doctor, mi familiar se va a salvar? ¿Qué tan 

grave está? ¿Cuándo saldrá de esta situación? El personal sanitario se limita a 

expresar que las primeras 48 horas son cruciales, cuando en realidad cada día 

durante la estancia en las UCI´s es de alto riesgo y dilema. 

 Esto es imperante: cada vez que se abre la puerta y escuchan “familiar del 

paciente tal”, se enfrentan a la amenaza de la muerte de su ser querido, viviendo 

constantemente la incertidumbre de no saber si su familiar sobrevivirá, ante la muy 

desafortunada posibilidad de la muerte, una posibilidad que esperan que la parte 

médica no confirme. 

 Cuando se vive este tipo de situaciones, el familiar toma conciencia de la 

circunstancia existente: muerte y/o duelo, conmoción, tristeza, esperanza, alivio, 

aceptación y alegría son emociones comúnmente percibidas en estos familiares. 

Al convivir con estas emociones, percibo, por un lado, el sentir del dolor por la 

ausencia física ante la muy desafortunada posibilidad de muerte de su familiar y, 

por otro, la preocupación por el futuro de éste, ante el hecho de quedar con alguna 

deficiencia física que pueda incapacitarlo. 



 

10 

 En mi praxis profesional en las UCI´s, he comprobado que la evolución del 

paciente en estado crítico presenta altibajos constantes a lo largo de su estancia, 

durante los cuales los familiares experimentan una montaña rusa emocional: alivio 

y esperanza cuando el paciente muestra signos de mejoría o estabilidad, pero 

miedo, tristeza, ansiedad y crisis cuando vuelve a presentar complicaciones, lo 

que conlleva a un desajuste emocional constante que se traduce en una labilidad 

afectiva extrema. Algunos expresan esta sensación como estar en el limbo o en 

una zona de penumbra, viviendo día a día de manera totalmente diferente, 

centrados únicamente en la supervivencia de su ser querido, mientras la vida a su 

alrededor carece de sentido, evidenciándose la traslúcida presencia de un vacío 

existencial ante la probable finitud de la vida de su familiar. 

 Lo anteriormente señalado me ha permitido reflexionar en tres aspectos: 

primero, la fragilidad de la vida, es decir, cómo nos afecta desde la esfera más 

profunda del Ser la finitud de nuestra existencia; segundo, el paciente en estado 

crítico y la posibilidad de su inminente muerte; y tercero, las diversas reacciones 

de los familiares durante su estancia en las UCI´s como entes frágiles, hecho este 

último que ha tenido el mayor impacto emocional en mi condición, primero como 

ser humano y luego como médico. 

 

 



 

11 

1.2.1- Unidades de Cuidados Intensivos ruptura del vínculo paciente-familia y 

médico-familia 

 Las UCI´s se establecen mayormente como áreas destinadas a romper el 

vínculo entre paciente-familia y médico-familia, debido a su carácter operativo 

complejo en cada caso y al alto riesgo biológico inherente, lo que limita a los 

familiares en cuanto a la información y genera un distanciamiento con su ser 

querido, lo que conlleva una profunda angustia emocional vivida desde la 

incertidumbre. 

 Esto hace que los familiares del paciente recluido en la UCI vivencien una 

realidad distinta a la de otras áreas hospitalarias, produciéndose un gran impacto 

negativo en ellos, quienes son emocionalmente vulnerables debido a las 

experiencias del proceso enfermedad-muerte de su ser querido. Lamentablemente, 

los colores de los espacios en las UCI´s, la gravedad de la condición crítica del 

paciente y la probabilidad de muerte se manifiestan en distintas tonalidades, 

convirtiéndose en una amenaza psicológica que genera dolor emocional, 

desesperación, impotencia, vulnerabilidad, culpa, miedo, ansiedad, soledad, 

depresión y sufrimientos que llevan a cuestionamientos sobre el sentido y 

significado de la vida, la muerte y su trascendencia existencial. 

 Desde este contexto, se hace referencia a las situaciones adversas que 

impulsan la confrontación existencial con el mundo (1). A estas situaciones, Jaspers 

(5) las denominó "situaciones límites", siendo la muerte la situación límite por 



 

12 

excelencia en el ser humano. Esta experiencia límite no solo permite tomar 

conciencia de la finitud, sino que también puede ser el fermento para un cambio 

interior que posibilita una reflexión profunda sobre nuestro lugar en el mundo y 

nuestra existencia. 

 Sin embargo, a pesar de lo anterior, el ser humano, como forma de 

autoprotección para asegurar su existencia, pasa la vida tratando de eludir lo que 

le resulta dañino, no solo en lo físico sino en lo emocional. No obstante, esto ha 

originado la invisibilización de aspectos considerados problemáticos, entre ellos la 

enfermedad y, muy particularmente, la muerte, por lo que no se desarrollan 

patrones de conducta adecuados ante situaciones límites, tal como afirma 

Heidegger (6): 

“El encubridor, el esquivarse ante la muerte, domina la cotidianidad tan 

encarnizadamente que, en el ser ‘uno con otro’, los ‘allegados’ se dedican a 

hablarle y convencerle justamente al ‘moribundo’ de que escapará a la muerte y 

pronto volverá a la tranquila cotidianidad de aquel mundo del que él se cura. 

Semejante ‘procurar por’ cree incluso ‘consolar’ con ello al ‘moribundo’. Quiere 

devolverlo al ‘ser ahí’, ayudándole a embozar completamente la más peculiar e 

irreverente posibilidad de su ser. El uno se cura en esta forma de tranquilizar 

constantemente acerca de la muerte. En el fondo, no se dirige esto sólo al 

moribundo, sino también a los ‘consoladores’.” 

 Es allí, en el moribundo, donde la realidad ineludible de la finitud de la vida 

se hace palpable, donde la vulnerabilidad emocional del Ser se expone, florece y 



 

13 

sale de su estado de latencia anunciando su carácter de humanidad. Y aunque los 

familiares no son el ente enfermo, forman parte de la existencia de ese Ser y del 

ambiente donde se desarrolla la “crisis vital”, adquiriendo experiencias a través de 

la vivencia compartida con su ser querido y su amor hacia él, lo que posibilita el 

acto humano. Se habla entonces de un Ser vulnerable, no un Ser absoluto y 

autosuficiente, sino un Ser dependiente y limitado, radicalmente determinado por 

su finitud; es decir, un Ser vulnerable no es un Ser necesario, sino un Ser 

contingente (7). 

 De modo que, desde nuestra naturaleza biológica, somos seres frágiles de 

una u otra forma durante toda nuestra existencia: frágiles al nacer, en la 

enfermedad y ante la inminente muerte. Pero desde nuestra naturaleza social, el 

nacimiento, la enfermedad y la muerte del otro nos conmueven y por ello nos 

impactan. Necesitamos del otro; se necesita del otro como sostén para aconsejar, 

acompañar y consolar; es propio de la conditio humana. De ahí que la amenaza 

de muerte cruce el límite de la autoconciencia en el individuo; es en la finitud de la 

vida del otro (ese ser querido, en este caso el paciente en UCI) donde los 

familiares toman conciencia de la máxima condición del Ser. La vida deja de ser 

percibida ya no como una condición inquebrantable, sino como una condición 

frágil que, sin ella, deja de existir, dejando al desnudo nuestra vulnerabilidad con 

repercusiones bio-psico-sociales, culturales y espirituales en todo el grupo familiar. 

 De tal manera que, desde el manejo multidisciplinario de los pacientes en 

estado crítico, he tomado como referente no solo al paciente, sino que también he 



 

14 

considerado el seguimiento de los familiares a través de un proceso que requiere 

observación, análisis y evaluación de la atención y estado del paciente, así como 

la relación de la familia con el ambiente de las UCI´s y con el personal que en ellas 

labora. Todo ello con la finalidad de conocer y comprender lo que los miembros de 

la familia perciben como necesario para ellos o sus parientes de manera integral, 

abarcando aspectos emocionales, culturales, espirituales, de seguridad, 

información y confort, así como ser considerados como co-participantes en la 

atención y cuidado integral de su pariente. Esto contempla a la familia como un 

Ser con expectativas de vida, con un papel cada vez más relevante en la sociedad 

actual y con responsabilidades sobre su salud y la de sus seres queridos. 

 En sintonía, cabe mencionar el modelo hegemónico cientificista con 

enfoque mecanicista biomédico predominante, en donde el ser humano no es 

concebido de forma integral (mente y cuerpo), sino que se centra principalmente 

en este último, a partir del cual los profesionales de la salud accionan en su 

práctica, construyen la relación médico-paciente y escasamente la relación 

médico-familiar. De tal manera que estamos atrapados en un modelo que no logra 

dar respuesta a todo este entramado complejo que es el ser humano. 

 Por ello, se hace necesario comprender más profundamente las vivencias 

de los familiares de pacientes en UCI´s, que generen a su vez un cambio cultural 

dentro de estos espacios, con un modelo de atención “de un ser para ser” que no 

se limite meramente a las paredes de las UCI´s sino también a las demás áreas 

hospitalarias. Como médico del área, evidencio la necesidad que tienen los 



 

15 

familiares de ser reconocidos como parte fundamental en el proceso enfermedad-

muerte de su familiar; no me refiero a necesidades de índole económica, sino a 

ser reconocidos como un “Ser” doliente, lo cual es claramente relevante en la 

praxis médica y en el manejo multidisciplinario del paciente en estado crítico, así 

como en las formas en que estos afrontan y comprenden la situación.  

 Esto permite entender el sufrimiento emocional que puede llevar a la 

pérdida del sentido y significado de la vida, ya que la actitud que se tome ante 

estas vivencias ofrece una visión desde la experiencia del Ser y su existencialidad. 

Por ello, es de interés realizar una investigación sobre el vacío existencial y la 

finitud de la vida en las vivencias de los familiares de pacientes en estado crítico, 

intención que motiva adentrarse en el estudio y la esencia de esta temática. 

 En este sentido, debo hacer referencia a las realidades biológica, 

psicológica, ecológica, social, cultural y espiritual del Ser, realidades que permiten 

comprender la construcción de las diversas reacciones afectivas, ya que son la 

base de las experiencias subjetivas de la vida y de la concepción profunda que 

tenemos de ella. 

 En atención a lo expuesto, emergen las siguientes interrogantes: 

¿Qué opinión tienen los familiares del paciente crítico sobre el significado del 

vacío existencial ante la finitud de la vida? 



 

16 

¿Cuáles son los noemas que el familiar del paciente crítico tiene sobre el 

significado del vacío existencial ante la finitud de la vida? 

¿Cuáles perspectivas tiene el familiar del paciente crítico sobre el significado del 

vacío existencial ante la finitud de la vida? 

¿Cuál es el significado del vacío existencial ante la finitud de la vida que tiene el 

familiar del paciente crítico? 

¿Cómo descifrar el significado del vacío existencial ante la finitud de la vida que 

tiene el familiar del paciente crítico? 

Todas estas interrogantes son los hilos conductores de la tesis doctoral, por lo que 

surge la pregunta principal:  

¿Cómo abordar el vacío existencial ante la finitud de la vida en familiares de 

pacientes críticos desde su vivencia en las Unidades de Cuidados Intensivos? 

1.3- INTENCIONALIDAD DEL ESTUDIO 

1.3.1- Directriz General 

Generar una teorética de la comprensión del vacío existencial ante la finitud de la 

vida, en familiares de pacientes críticos desde su vivencia en las Unidades de 

Cuidados Intensivos. 

 



 

17 

1.3.2- Directrices Específicas 

 
• Explorar la opinión que tienen los familiares del paciente crítico sobre el 

significado del vacío existencial ante la finitud de la vida. 

 

• Descubrir las noemas que el familiar del paciente crítico tiene sobre el 

significado del vacío existencial ante la finitud de la vida. 

 

• Develar las diferentes perspectivas que el familiar del paciente crítico tiene 

sobre sobre el significado del vacío existencial ante la finitud de la vida. 

 

• Interpretar a partir de las categorías identificadas el significado del vacío 

existencial ante la finitud de la vida que tiene el familiar del paciente crítico. 

 

• Comprender el significado que tiene el familiar del paciente crítico sobre 

sobre el significado del vacío existencial ante la finitud de la vida. 

 

• Construir una teorética sobre el significado del vacío existencial ante la 

finitud de la vida. 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

18 

 

 

 

 

ESCENARIO II 

LO REFERENCIAL Y VISION TEÓRICA   

  

ASPECTOS  REFERENCIALES 

 

2.1- UNIDAD DE CUIDADOS INTENSIVOS  

2.1.1- Algo de historia 

  Las UCI´s han evolucionado a partir de la evidencia de que los pacientes 

con enfermedades o daños agudos que ponen en peligro la vida pueden recibir un 

mejor tratamiento si son ingresados en áreas específicas del hospital. De esta 

manera, la UCI es un espacio donde se ofrecen cuidados altamente 

especializados a personas que se encuentran en una situación de gravedad tal 

que supone un elevado riesgo para su supervivencia (8). 

 Es interesante ofrecer una perspectiva histórica que explique la creación y 

el desarrollo de estas unidades, ya que dicha historia permite entender la situación 

actual y el continuo proceso de adaptación que caracteriza a las UCI´s. A lo largo 

del tiempo han surgido nuevas circunstancias que han conllevado cambios en la 

manera de cuidar, aunque la necesidad de atender prioritariamente a pacientes en 

peligro de muerte se mantiene constante. 



 

19 

 Desde tiempos remotos existe la imperiosa necesidad de brindar atención 

prioritaria a los pacientes en riesgo de muerte, situación que se refleja desde el 

año 1854, durante la Guerra de Crimea, cuando Florence Nightingale consideró 

necesario separar a los soldados en estado grave de aquellos con heridas 

menores para cuidarlos de manera especial. Gracias a esta medida, logró reducir 

la tasa de mortalidad en la batalla del 40% al 2%. En 1950, el anestesiólogo Peter 

Safar creó un área de cuidados intensivos en la que mantenía a los pacientes 

sedados y ventilados, siendo considerado el primer intensivista. Las epidemias de 

poliomielitis entre 1947 y 1952 obligaron a concentrar a los pacientes con parálisis 

respiratoria en unidades llamadas de «respiración artificial». En este período fue 

especialmente importante la labor desarrollada en Alemania por R. Aschenbrenner 

y A. Dónhardt, quienes, en condiciones precarias, realizaron una auténtica labor 

pionera. Los primeros servicios de respiración artificial fueron desarrollados en 

Dinamarca por Lassen, Dam, Ipsen y Poulsen; en Suecia por Holmdahl, y en 

Francia por Mollaret, como respuesta a las epidemias de poliomielitis y a la 

necesidad de vigilar y ventilar constantemente a los enfermos (9, 10). 

 Las primeras unidades centrales de tratamiento y cuidado intensivo, en el 

sentido actual, fueron instaladas por iniciativa de P. Safar en Baltimore en 1958 y 

en Pittsburgh en 1961. Con el tiempo, estas unidades se fueron creando en 

hospitales de todo el mundo, acompañando los avances tecnológicos y el 

desarrollo de la medicina (11). 



 

20 

 Hoy en día existen UCI´s específicas para diferentes especialidades de la 

salud. Según el tipo de patología de los pacientes críticos, se dividen varios tipos 

de UCI´s (12): 

 • Cuidados del niño críticamente enfermo en la UCI pediátrica. 

 • Cuidados del adulto críticamente enfermo en la UCI de adultos. 

 • Enfermedades cardíacas del adulto en las Unidades Coronarias o UCI 

cardíacas. 

 • Pacientes traumáticos y/o quemados en las Unidades de Trauma y/o 

Unidades de Quemados Críticos. 

 • Cuidados perioperatorios, atención al paciente politraumatizado y/o con 

trauma craneoencefálico (TCE), paciente neuroquirúrgico, intoxicaciones, 

insuficiencia respiratoria, insuficiencia renal y manejo de la disfunción o fallo 

multiorgánico en las UCI. 

 Estas unidades eran consideradas inicialmente como lugares destinados a 

la vigilancia y tratamiento intensivo de pacientes, con especificidades 

organizativas y estructurales. Progresivamente, el desarrollo del concepto 

moderno de enfermedad crítica condujo a un cambio gradual en el funcionamiento 

de estas unidades. 

 La evolución de la medicina en el siglo XX ha conllevado avances que 

posibilitan el mantenimiento de órganos vitales mediante adelantos tecnológicos 

tales como la ventilación mecánica, la reanimación cardiopulmonar, la nutrición 



 

21 

artificial y las terapias de sustitución renal, que a su vez han derivado en la 

medicalización de la medicina. 

 Actualmente, se empieza a hablar de la necesidad de humanizar los 

cuidados, ofreciendo atención integral a través de un equipo multidisciplinario, 

centrado en el manejo de los síntomas físicos sin olvidar el apoyo psicosocial y 

espiritual. En este contexto, surgen proyectos como la Humanización de los 

Cuidados Intensivos, que definen el trabajo de un grupo multidisciplinar de 

profesionales de UCI´s con el objetivo de mejorar la atención, dando espacio tanto 

a familiares como a pacientes. A su vez, este proyecto se integra dentro del 

Programa de Humanización de los Cuidados de la Organización Mundial de la 

Salud (OMS), y supone nuevos retos para los profesionales. Busca ofrecer una 

atención de carácter integral desde el trabajo conjunto de un equipo 

multidisciplinar, centrado en la comunicación y el bienestar del paciente y su 

familia, para lograr cuidados de calidad con los que los profesionales se sientan 

cómodos y respaldados (12, 13). 

2.1.2- ¿Qué es una Unidad de Cuidados Intensivos? 

 Como se ha reseñado anteriormente, una UCI consiste en un servicio 

hospitalario sumamente especializado y equipado con todo lo necesario para 

atender a pacientes con pronóstico grave o con alto riesgo de presentar 

complicaciones, que, debido a su estado delicado de salud, requieren 

monitorización continua, vigilancia y tratamiento específico (8). 



 

22 

 Por consiguiente, las UCI´s son servicios dentro de un centro hospitalario 

que cuentan con una estructura diseñada para mantener las funciones vitales de 

pacientes en riesgo de perder la vida, y que fueron creadas con la finalidad de 

facilitar su recuperación(11). 

 Dado que las UCI´s corresponden a un servicio hospitalario altamente 

especializado, esta especialización se determina no solo por la gran variedad de 

patologías que se deben manejar en ellas, sino también por la cantidad de 

dispositivos y aparatos de alta tecnología disponibles, además del material médico 

específico y los fármacos de uso exclusivo, debido a los requerimientos de 

monitorización que su utilización implica (14). 

 Las UCI´s están destinadas a proporcionar asistencia intensiva integral las 

24 horas del día a los pacientes críticos. El acceso a estas áreas es muy 

restringido. Todas las UCI´s se encuentran aisladas del resto de la estructura 

hospitalaria; sin embargo, deben estar ubicadas en una zona que permita un 

acceso rápido y directo desde otros servicios esenciales del hospital, 

especialmente urgencias, quirófano y medicina interna. Además, por ser un 

servicio con una alta tasa de mortalidad, debe contar con un acceso discreto al 

mortuorio. 

 Debido a la complejidad de los servicios en las UCI´s, se generan en el 

núcleo familiar crisis emocionales situacionales manifestadas en angustia y 

estrés(15). 



 

23 

2.1.3- Deshumanización y Humanización en las unidades de cuidados 

intensivos 

      Cuando un paciente se encuentra en un estado vulnerable de extrema 

gravedad e ingresa en la UCI, se produce un gran impacto que genera en los 

familiares un cúmulo de sensaciones emocionales. Este impacto se exacerba por 

el hecho de permanecer en un ambiente que, de cierta manera, se percibe como 

hostil, un escenario cargado de incertidumbre, impotencia y miedo (15, 16). 

 Como se ha mencionado en párrafos anteriores, en las UCI´s trabajan 

profesionales de la salud altamente cualificados, con instrumentos especializados. 

Dado el estado de inestabilidad de los pacientes, la prioridad y, por lo tanto, la 

atención médica se centran en abordar la enfermedad y su tratamiento, relegando 

en gran medida lo emocional, lo que conduce a una deshumanización discreta 

pero implícita(18, 19, 20, 21). 

 Además, aunque los avances científicos han favorecido la supervivencia de 

los pacientes que ingresan en la UCI, inevitablemente han contribuido a la 

deshumanización de los cuidados, ya que las necesidades emocionales de la 

persona quedan relegadas. Asimismo, la comunicación entre los familiares y los 

profesionales que laboran en estas unidades es escasa, debido a que no siempre 

existe consenso dentro del equipo al proporcionar información. Esta comunicación 

es necesaria para establecer una relación de confianza y llevar a cabo un cuidado 

centrado en el paciente y su familia (17, 21, 22). 



 

24 

 En cuanto a la humanización en la UCI, hago referencia al Proyecto de 

Investigación Internacional “Humanizando los Cuidados Intensivos” (HU-CI), el 

cual ha diseñado un marco conceptual con acciones específicas que mejoran la 

humanización de los cuidados intensivos, y que también sirve como punto de 

encuentro entre familiares, pacientes y profesionales intensivos. (Grupo de 

Trabajo de Certificación del Proyecto HU-CI) (23). 

 Humanizar la UCI permite reconocer a la familia como un eje central de 

todas las acciones asistenciales. Una familia participativa es una familia más sana, 

con más herramientas para luchar contra la desesperanza que genera el ingreso 

de un paciente en los servicios de hospitalización crítica (15). 

2.2- EL PACIENTE CRÍTICO 

 El paciente en estado crítico se define como aquel que presenta 

alteraciones fisiopatológicas de tal gravedad que representan una amenaza real o 

potencial para su vida, y que al mismo tiempo son susceptibles de recuperación. 

Por lo tanto, hay cuatro características básicas que definen al paciente crítico (24): 

 1. Enfermedad grave. 

 2. Potencial de reversión de la enfermedad. 

 3. Necesidad de asistencia y cuidados de enfermería continuos. 

 4. Necesidad de un área tecnificada (UCI). 



 

25 

 Así, se denomina paciente crítico a aquel enfermo cuya condición 

patológica afecta uno o más sistemas, pone en serio riesgo actual o potencial su 

vida y presenta condiciones de reversibilidad que hacen necesaria la aplicación de 

técnicas de monitorización, vigilancia, manejo y soporte vital avanzado (14). 

 Los pacientes que ingresan a las UCI´s lo hacen para recibir cuidados y 

mejorar su bienestar; para muchos, la admisión puede significar la recuperación 

de su estado de salud, mientras que para otros solo representa el inicio de una 

muerte larga, lenta y dolorosa. Estudios indican que a mayores puntajes en las 

escalas de severidad al ingreso, se asocian mayores tiempos de estancia 

hospitalaria y mayor mortalidad (12). 

 En este sentido, debido a la gravedad de su patología, pueden enfrentar 

una mortalidad cercana al 100 % en la mayoría de los casos. Sin embargo, la 

evolución y supervivencia de los pacientes también se ven influenciadas por otros 

factores independientes de la patología de ingreso, incluso cuando presentan 

puntajes bajos en las escalas pronosticas (12); y de acuerdo a esto se clasifican 

según un orden de prioridad. La primera prioridad corresponde a pacientes 

inestables que requieren atención intensiva que no puede ser ofrecida fuera de la 

unidad. La segunda prioridad es para aquellos que necesitan monitoreo intensivo y 

podrían requerir intervención inmediata. La tercera prioridad corresponde a 

pacientes que pueden recibir tratamiento intensivo para mejorar o estabilizar 

agudizaciones de enfermedades crónicas, aunque es posible limitar su tratamiento 

y soporte. 



 

26 

Finalmente, la cuarta prioridad es para pacientes que no se beneficiarían de 

los cuidados intensivos; incluyen personas que pueden ser atendidas fuera de la 

UCI y pacientes con daños o enfermedades irreversibles, es decir, demasiado 

graves o enfermos para beneficiarse de estos cuidados (8). 

2.3- VIVENCIAS DE FAMILIARES EN UNA UNIDAD DE CUIDADOS 

INTENSIVOS 

La enfermedad de un miembro de la familia puede causar grandes cambios, 

provocando en ella un alto riesgo de inadaptación, que puede derivar en un estado 

de crisis y en una experiencia emocional muy dolorosa. Los familiares de 

pacientes ingresados en la UCI sufren ansiedad, desorganización y necesidad de 

ayuda, especialmente durante las primeras 18-24 horas posteriores al ingreso. Por 

lo tanto, los familiares involucrados requieren tanto apoyo emocional como una 

comunicación clara y eficaz sobre el estado de salud del paciente (25, 26). 

Como se mencionó anteriormente, la UCI es un servicio de alta complejidad 

donde los familiares sufren profundamente, ya que la pérdida de la salud supone 

una crisis situacional. En esta, el núcleo familiar experimenta reacciones 

emocionales significativas como estrés, miedo, depresión, angustia, soledad, 

incertidumbre y llanto(27). 

El ingreso de un familiar a una UCI implica una ruptura en la unidad paciente-

familia, agravada por la frecuente incapacidad de la familia para recibir información 

y expresar sus deseos e inquietudes. Si a esto se añade el potencial déficit de 



 

27 

comunicación con el personal asistencial, pueden generarse situaciones 

inquietantes. La familia sufre dichas reacciones emocionales, originados por 

situaciones como la pérdida del contacto, la inseguridad y la inestabilidad frente a 

la posibilidad de muerte, además de sentimientos negativos de aprehensión o 

temor hacia el área hospitalaria(28). 

En este sentido, un estudio realizado por Urizzi y Corrêa refiere que los 

familiares reconocen que la UCI es un lugar ideal para la recuperación de 

pacientes graves, pero, por otro lado, la perciben como un espacio que genera 

miedo, aprehensión e inquietud(29). 

Este resultado es corroborado en la investigación de Lemos Rossi, quien 

reporta que los familiares de pacientes internados en la UCI la perciben como un 

lugar destinado a pacientes graves, lo que los acerca a la posibilidad de la 

muerte(30). 

Morir es siempre un proceso individual, pero también un acontecimiento que 

afecta a quienes se relacionan con la persona que muere, evidenciando una 

dimensión social y cultural. Por ello, las actitudes y comportamientos que las 

personas adoptan ante la muerte resultan de características y circunstancias 

individuales, por un lado, y del concepto y sentido de la muerte predominante en la 

sociedad, por el otro(31). 

Atendiendo a la significación de la muerte de familiares o allegados como un 

punto de inflexión destacado en las trayectorias biográficas, se demuestra que la 



 

28 

muerte del otro adquiere un lugar central en la vida, implicando un cambio que 

modifica el estilo de vida, generando situaciones que van desde asumir la soledad 

y modificar el hábitat y las costumbres, hasta el traslado a una vivienda colectiva. 

La muerte de familiares adquiere importancia como reflejo inmediato de la propia 

finitud, y la soledad es el sentimiento más recurrente en torno a esa muerte (31). 

Asimismo, el impacto de la muerte varía según el vínculo que une a la 

persona con el fallecido (32). Por ejemplo, cuando se trata de los padres, surgen 

sentimientos encontrados, como el darse cuenta de lo que se hizo, el 

remordimiento y la culpa. Al dolor se suman los intensos cambios en los roles, 

especialmente cuando la muerte de los padres ocurre a una edad temprana. El 

recuerdo de la muerte del padre suele ser más fuerte que el de la madre, 

posiblemente ligado a la persistente preeminencia del rol paterno en sociedades 

fuertemente patriarcales(33). 

Urizzi y Corrêa, en su investigación titulada “Vivencias de familiares en 

terapia intensiva: el otro lado del ingreso”, reportan que muchos familiares, a pesar 

de expresar inicialmente dificultad y miedo, manifiestan que no encuentran 

palabras que expresen la situación dolorosa vivida, lo que configura la dificultad 

para hablar sobre la muerte, considerándola una posibilidad para cada uno de 

nosotros(29). 

Por ello, la muerte en familiares de pacientes críticos debe abordarse desde 

una visión multidimensional y multireferencial, que incluya la cosmovisión, las 



 

29 

raíces religiosas, espirituales, sociales, psíquicas, emocionales y familiares, así 

como el ambiente y las circunstancias en que se presenta. Esto impone hacer 

énfasis en la complejidad interna del fenómeno, buscando una comprensión 

subjetiva trascendental como condición humana, asumiendo el desafío de 

distinguir, vincular y afrontar lo incierto(34). 

2.4- ANTROPOLOGÍA DE LA MUERTE 

 Nos sumergiremos ahora en la mirada antropológica de la muerte. Esta 

visión de la muerte desde la antropología está marcada, por un lado, por la 

sociocultural, en cuanto a creencias, leyendas y mitos, todo ello sustentado en una 

relacionalidad entre el hombre y lo sobrenatural; y, por otro lado, por el intento 

filosófico de encontrarle sentido a la vida, así como por las religiones, 

fundamentadas en la promesa de una vida eterna. Se trata, en conjunto, de una 

mirada antropológica en la cual el hombre reincide siempre en una constante 

reflexión sobre la muerte(35). 

 Siendo la muerte un fenómeno multidimensional inherente al ser humano, 

autores como Aguilera Portales y González Cruz consideran que, para poder 

entender la muerte, primero debemos estudiar al hombre. Para ello, se configuran 

diversas perspectivas: estudiar al hombre desde la muerte y, a la vez, estudiar la 

muerte desde el hombre (36). 

 Duche Pérez (37) destaca que, desde la antropología, el estudio de la muerte 

puede dividirse en tres grandes periodos. El primero comprende las percepciones 



 

30 

y teorías evolucionistas de finales del siglo XIX e inicios del siglo XX, hasta antes 

de la expansión teórica del estructuralismo lévi-straussiano a mediados del siglo 

pasado. 

 El segundo periodo, un poco más corto que el anterior, abarca desde el 

estructuralismo hasta el gran apogeo de la antropología simbólica encabezada por 

Clifford Geertz. Finalmente, el tercer periodo se enmarca desde los años 90 hasta 

la actualidad, caracterizado por la interdisciplinariedad y transdisciplinariedad de 

las ciencias sociales y humanas en torno a la muerte como objeto de estudio y la 

modernidad como espacio de reflexión. 

 El autor citado menciona que, en el primer periodo, los evolucionistas del 

siglo XIX, como Tylor, consideraban que la muerte era un suceso más 

sobrenatural que real. Sostenían que la muerte explica dos cuestiones 

importantes: por una parte, permite entender cómo el ser humano ha ido 

construyendo la religión a través de la veneración de los muertos (pasando del 

politeísmo al monoteísmo); y por otra, ha generado la idea de que todo individuo 

posee un alma (animismo). Para ello, se hace referencia a la comprensión de que 

cuando algo muere no necesariamente desaparece; aunque un hombre pueda 

morir y ser enterrado, su fantasma continúa presentándose a los vivos en visiones 

y sueños(38). 

 Contrariamente, Freud sostiene que la muerte no es un proceso de 

transferencia del espíritu, sino más bien que el proceso de comprensión de la 



 

31 

muerte es un acto cotidiano pero impersonal, ya que "nuestro inconsciente [...] no 

conoce absolutamente nada negativo [...] y por consiguiente tampoco conoce la 

propia muerte, a la que sólo podemos darle un contenido negativo. Entonces, 

nada pulsional en nosotros solicita la creencia en la muerte"(39). 

 Desde otra perspectiva, se sitúa a la muerte como parte de un proceso 

funcional (normativo, parental y legal), en el que los actores sociales comparten 

roles para institucionalizar la muerte como un ritual social regido por un conjunto 

de normas. Esta perspectiva funcionalista, planteada por Malinowski (40), subraya 

que la muerte es un elemento constitutivo de la vida humana, que permite generar 

no solo prácticas de acompañamiento ritual, sino también entender que la muerte 

es una necesidad básica que todos los seres humanos deben satisfacer en 

relación con el grupo al que pertenecen. 

 Ante todo, es pertinente la afirmación de Medina: “La esencia de la muerte 

no reside en la conciencia del morir, sino en la construcción socio-cultural que el 

hombre mismo realiza de ella. De allí que lo que caracteriza la naturaleza de la 

muerte no es el hecho biológico de morir, sino la muerte como una respuesta 

social. De manera tal que todos los cambios que se presentan en una sociedad 

también estarán presentes en la manera de construir y analizar la muerte, y eso es 

lo que explica las modificaciones y transformaciones de los constructos sociales 

sobre la misma”(1). 



 

32 

 Esta afirmación será escrutada discursivamente a lo largo del recorrido 

reflexivo de esta obra, con el fin de propiciar un diálogo de saberes que se 

intercambian en esta narrativa antropológica de la muerte y sus interpelaciones. 

 

2.4.1 Aries, Morín, Heidegger: Una Mirada Antropológica de la Muerte 

 En la búsqueda de un acercamiento a una visión antropológica de la 

muerte, que a su vez aporte sustento onto-epistemológico para la construcción de 

una teorética que permita comprender el vacío existencial ante la finitud de la vida 

en familiares de pacientes críticos, especialmente desde su vivencia en las UCI, 

intento configurar algunas reflexiones tomando en consideración las 

extraordinarias obras que a continuación refiero: El Hombre y la Muerte (1994) de 

Edgar Morín, El Hombre ante la Muerte (1983) de Philippe Ariès, y Ser y Tiempo 

(1999) de Martin Heidegger. 

Edgar Morín: El Hombre y la Muerte 

“Mientras que el individuo animal vive ciego a su propia muerte, al no poseer 

conciencia de ella, en el hombre, la consciencia de la muerte, es su fatídica 

adquisición, y este saber es exterior, es aprendido,  no es  innato” 

Edgar Morín 

 En su obra El Hombre y la Muerte (41), publicada por primera vez en 1951, 

Edgar Morín nos presenta su enfoque antropológico desde una visión compleja 



 

33 

que va desde lo biológico hasta lo humano y lo social. De allí que su episteme 

tanatológica se haya convertido en una plataforma de debate permanente, y su 

contribución al abordar temas como la muerte le ha valido el reconocimiento como 

el creador de la nueva tanatología(42). 

 Morín afirma en esta obra que la muerte introduce entre el hombre y el 

animal una ruptura aún más sorprendente que el utensilio, el cerebro o el lenguaje. 

Esta afirmación lo lleva a plantear la siguiente interrogante: ¿Nos obliga acaso la 

muerte a replantear la antropología y a meditar sobre la biología? Este 

cuestionamiento constituye la base de su episteme al abordar la problemática de 

la muerte, partiendo de una reflexión biológica para llegar a un replanteamiento 

antropológico. Así, Morín construye una relación bio-antropológica en la cual el 

hombre es concebido como el producto más evolucionado de la vida, y la muerte 

es considerada como el rasgo más humano y cultural del antropos. Es en el 

umbral de esta relación bio-antropológica donde la muerte se sitúa exactamente: 

la especie humana es la única en la que la muerte está presente durante toda su 

vida, la única que realiza un ritual funerario, la única que cree en la supervivencia 

o resurrección de los muertos, y son estas actitudes y creencias ante la muerte las 

que distinguen claramente al hombre del resto de los seres vivientes. 

 El hecho biológico de morir, por ser una realidad ineludible, genera en el 

hombre un rechazo total a su naturaleza biológica, dado que la muerte se 

convierte en su realidad existencial más traumática. La vivencia de este trauma 

constituye en sí un vacío existencial, creando un desgaste afectivo que provoca en 



 

34 

el hombre un ferviente deseo de inmortalidad. Hablar de muerte es, por tanto, 

hablar de inmortalidad; sin embargo, se genera una gran incongruencia: la 

conciencia de la muerte hace que el hombre reconozca y se considere mortal, 

pero a la vez la niega y se cree inmortal. Esta conciencia, que sentencia la pérdida 

de la individualidad, crea también la esperanza de una inmortalidad. 

 Este deseo de inmortalidad en el hombre no se basa en la negación ciega 

de la muerte, sino todo lo contrario: se fundamenta en la plena conciencia de ella y 

conlleva al reconocimiento de su mortalidad como producto de su realidad 

biológica. Por ello, toda individualidad que se subleva contra la muerte busca 

ratificarse frente a ella, y el deseo de inmortalidad es la prueba más tangible de 

ello, ya que en la inmortalidad se presume la reafirmación de la individualidad más 

allá de la muerte. 

 Morín considera que en el hombre existe una obsesión por los muertos, la 

cual se encuentra en el trauma que la misma muerte genera. Cuanto más se 

descubre la pérdida de la individualidad, más traumatizado queda el hombre; y 

cuanto más afectado está por la muerte, más se da cuenta de la pérdida 

irreparable de la individualidad. De tal manera que la conciencia de la muerte es, 

en esencia, el agujero negro en la vida existencial del hombre. 

 El hombre vive deseando apoderarse de la inmortalidad que posee la 

especie, pero esta inmortalidad que anhela no solo representa una promoción de 

la individualidad respecto a la especie, sino que también revela un descontento 



 

35 

íntimo con su naturaleza biológica, lo cual supone una ruptura que conduce a la 

fragmentación de la relación del hombre con su especie. Por ello, el hombre 

trasladará su naturaleza biológica a su naturaleza social, buscando la inmortalidad 

en este mundo terrenal a través de los adelantos médicos. 

Philippe Ariés: El Hombre ante la Muerte 

“No es en el momento de la muerte, ni en la cercanía de la muerte,  

cuando hay que pensar en ella. Es durante toda la vida” 

Philippe Ariés 

 

 Philippe Ariés inicia su obra El Hombre ante la Muerte (43) situando la 

primera etapa en la Edad Media, desde el siglo V hasta la actualidad, y desarrolla 

una periodicidad de las actitudes y manifestaciones de las personas frente a la 

muerte en las culturas occidentales. 

 Para realizar su recorrido histórico, el autor hace referencia a cinco tipos de 

muerte, con el fin de revelar las relaciones y actitudes que manifiesta el hombre 

ante la muerte. Estos cinco tipos son: la Muerte Domada, la Muerte Propia, la 

Muerte Lejana y Próxima, la Muerte del Otro y la Muerte Invertida. 

La Muerte Domada: Siglo V al XI  

 Philippe Ariés toma como punto de partida la primera Edad Media (a partir 

del siglo V). La muerte domada reflejaba una resignación ingenua y espontánea 

ante el destino y la naturaleza; la muerte era aceptada. Se concebía con un 



 

36 

sentido colectivo de destino: “todos hemos de morir”. La persona estaba 

familiarizada con la idea de su propia muerte, que, en circunstancias normales, 

anunciaba su llegada mediante signos naturales o convicciones personales, como 

el caso del sacristán de Saint-Paul de Narbonne, quien presintió su muerte. Así, la 

muerte no tomaba por sorpresa a las personas y les proporcionaba tiempo para 

prepararse para su venida. 

 La muerte estaba regulada por un ritual organizado por la persona que 

moría. Por ejemplo, la señora de Montespan (quien temía más morir sola que la 

misma muerte) ordenaba que al acostarse todas las cortinas estuvieran abiertas, 

la habitación iluminada con muchas velas, y que al despertar encontrara a sus 

veladoras hablando, bromeando o comiendo para tranquilizarse. Cuando sintió 

que iba a morir, ya no tuvo miedo y cumplió con sus obligaciones: llamó a sus 

criados, pidió perdón, confesó sus faltas y presidió la ceremonia de la muerte, 

como era costumbre. 

 Sin embargo, cuando la muerte llegaba sin aviso, esta era considerada una 

muerte fea, monstruosa y vil, una muerte de la que no se hablaba por temor a que 

fuera señal de maldición o un instrumento de la ira divina. La muerte súbita no era 

vista como un bien para el alma. 

 La muerte no era dramatizada, ya que el ritual se realizaba sin grandes 

impactos emocionales. Siempre se moría en público: familiares (incluidos niños) y 

vecinos se colocaban alrededor de la cama del moribundo. Los ritos de la muerte 



 

37 

familiar estaban gestionados por el duelo de los supervivientes y los honores 

civiles rendidos al difunto; la Iglesia sólo intervenía para la absolución de los 

pecados. 

La Muerte Propia: Siglo XI al XV 

 Entre los siglos XI y XV se producen modificaciones sutiles que poco a poco 

dieron un sentido más dramático y personal a la tradicional familiaridad del hombre 

con la muerte. Si entre los siglos V y XI la muerte se consideraba un destino final 

producto de la naturaleza humana, en este nuevo período se desplaza el sentido 

colectivo hacia el individuo. Se toma conciencia de la finitud de la existencia 

terrenal y se comprende que se está condenado a morir. Surgen entonces tres 

elementos importantes: la intranquilidad por el juicio final, la inquietud por la 

descomposición corporal y la preocupación por el sentido biográfico, lo que lleva a 

la personalización de las sepulturas. 

 Respecto al juicio final, siglos antes, no existía un juicio ni condena para el 

fallecido; este descansaba hasta despertar en el Paraíso. En el siglo XII aparece la 

idea del juicio final, cuando todos serán juzgados al final de los tiempos. Sin 

embargo, a partir del siglo XV esta creencia cambia: la persona próxima a morir 

sería juzgada por un tribunal de justicia que separaría a justos y condenados, 

evaluando escrupulosamente las buenas y malas acciones de la vida. En este 

juicio final, el moribundo adquiere una visión individual y un conocimiento pleno de 

sí mismo. Ariés observa en este período una estrecha relación entre la muerte y la 



 

38 

biografía personal: en el espejo de su propia muerte, cada persona descubrirá el 

secreto de su individualidad. 

 Durante este tiempo, el ritual de la muerte continúa siendo colectivo, dado 

que la muerte aguarda a todos, pero el juicio es particular e individual. También 

reaparece la individualización de las sepulturas, con inscripciones que incluyen 

nombre, fecha y cargo, así como retratos del difunto. Los moribundos comienzan a 

prever en sus testamentos servicios religiosos perpetuos para la salvación de sus 

almas. 

 Para Ariés, todo esto refleja la voluntad de individualizar el lugar de 

sepultura y perpetuar el recuerdo del difunto, destacando la importancia de la 

identidad. Este tipo de relación entre la muerte y la individualidad era desconocida 

anteriormente. En este periodo, el velatorio, duelo y cortejo se transforman en 

ceremonias eclesiásticas, organizadas y dirigidas por clérigos, es decir, la muerte 

se clericaliza. 

 El cuerpo del fallecido se vuelve tabú. La actitud hacia la muerte cambia: el 

cuerpo deja de ser un objeto familiar y su exhibición se vuelve inadmisible. El 

cadáver se oculta cuidadosamente, depositado en ataúdes y sepulturas bajo 

monumentos. Ocultar el cuerpo no implica un rechazo a la individualidad física, 

sino a la muerte carnal, y esta ocultación tiene un fuerte simbolismo eclesiástico. 



 

39 

 Se genera un apego apasionado al mundo terrenal. Este apego no sólo 

representa una resistencia a la finitud de la vida, sino también un amor vehemente 

por las cosas terrenales. 

La Muerte Lejana y Próxima: Siglo XVI al XVIII 

 A partir del siglo XVI, los cementerios se alejan de los centros urbanos. La 

muerte es a la vez “lejana y próxima”, una ruptura y continuidad simultáneas. 

Aunque la muerte seguía siendo familiar, se mostraba recelo hacia los muertos, 

por lo que los cementerios se ubicaban lejos de las residencias, para evitar que los 

muertos perturbaran la vida de los vivos. Sin embargo, por la creencia en la 

resurrección de los cuerpos, relacionada con el culto a los mártires, muertos y 

vivos comenzaron a convivir en los mismos lugares. 

 Además, en el mundo de la fantasía se desarrolla un sentido erótico-sexual 

asociado a la muerte. La muerte empieza a simbolizar una ruptura, y esta noción 

se transfiere a hechos reales: el muerto es admirado por su belleza, dando origen 

a la “muerte romántica”. La literatura y el arte asocian la muerte con el amor 

(Tánatos y Eros), mostrando una complacencia extrema por el sufrimiento y los 

suplicios. 

La Muerte del Otro: Siglo XVIII 

 En el siglo XVIII, el hombre occidental se preocupa menos por su propia 

muerte y más por “la muerte del otro”. Es la época de la muerte romántica y 



 

40 

retórica, que exalta y dramatiza la muerte. El recuerdo y la añoranza inspiran un 

nuevo culto a las tumbas y cementerios. 

 En el siglo XIX, la solemnidad de los ritos funerarios se transforma en una 

pasión expresiva: los asistentes lloran, rezan y gesticulan con intensidad. Este 

dolor refleja una intolerancia creciente ante la separación. No sólo en la cabecera 

del moribundo, sino incluso al recordarlo, la sola idea de la muerte conmueve. La 

actitud hacia el luto cambia: este ya no se respeta en sus formas tradicionales, 

sino que se exagera con duelos histéricos. Según Ariés, esto indica que a los 

supervivientes les cuesta más aceptar la muerte ajena. La muerte temida deja de 

ser la propia y se convierte en la muerte del otro. 

La Muerte Vedada: Siglo XIX en adelante 

 A mediados del siglo XIX, se produce una rápida revolución en las ideas y 

sentimientos tradicionales sobre la muerte, que pasa de ser familiar a convertirse 

en un tabú, un hecho vergonzante: “La Muerte Vedada”. 

 Ariés señala que esto se debe a un sentimiento particular: el entorno del 

moribundo tiende a protegerlo y a ocultarle la gravedad de su estado. A menudo, 

se le esconde al moribundo la evolución real de su enfermedad y su condición 

terminal, con el pretexto de no hacerlo sufrir. La mayoría muere sin saber que 

mueren, y sólo unos pocos lo sospechan. Son los médicos quienes determinan 

que la finitud de la vida ha llegado. 



 

41 

 La muerte se oculta o disfraza, lo que modifica su sentido. Las ceremonias 

funerarias ya no son organizadas por el propio hombre, sino por profesionales: 

pompas fúnebres, servicios tanatológicos, evitando situaciones emotivas y 

manifestaciones externas de duelo, en un rechazo creciente a la muerte. El 

moribundo muere en soledad, no sólo por el ocultamiento, sino porque quienes 

niegan la muerte no saben cómo enfrentarla. 

La Muerte Invertida: Siglo XIX hasta el presente 

 La muerte se medicaliza, es decir, deja de ser dominio familiar y 

eclesiástico para convertirse en potestad del mundo médico. Ariés describe un 

nuevo tipo de morir que surge en el siglo XIX: la muerte abandona el hogar y 

ocurre en hospitales, en unidades de cuidados intensivos, con el paciente 

intubado, inconsciente y sin presenciar su muerte. Este proceso se origina en la 

medicalización y se desarrolla en tres etapas: 

 • Disimulo en la relación moribundo-entorno, apartando al enfermo de los 

signos del desenlace fatal. Aunque se sabe que está muriendo, familiares y 

médicos actúan como si la enfermedad fuera curable. 

 • Promoción de la muerte hospitalaria y rechazo a los cambios corporales 

durante el morir, considerándolos sucios e indecentes. Las secreciones del 

cuerpo enfermo se trasladan al ámbito aséptico de la medicina y la 

moralidad. La muerte se convierte en un evento solitario. 



 

42 

 • Medicalización completa: la muerte ocurre en hospitales por el progreso de 

técnicas médicas, que requieren personal especializado, haciendo 

imposible el morir en casa. Los médicos se encargan del cuidado final y las 

empresas funerarias gestionan el cadáver y trámites administrativos. 

 Esta muerte invertida se sustenta en la fuerte creencia en la eficacia 

biomédica para solucionar problemas de salud y eliminar la muerte, aunque hoy se 

cuestiona esta beneficencia incondicional. La muerte se transforma en un asunto 

médico-hospitalario. 

 Con la medicalización, el hospital no es sólo un lugar para recuperar la 

salud, sino también para morir, donde la muerte “normal” es aceptada por médicos 

y familiares. Así, la muerte deja de ser un acto humano y religioso para convertirse 

en un problema funcional del cuerpo. A pesar de ello, el hospital sigue siendo el 

principal contexto para la atención sanitaria y el lugar donde se produce la mayoría 

de las muertes en nuestra sociedad (44). 

Martin Heidegger: Ser y Tiempo 

“El hombre es un ser para la muerte” 

Martin Heidegger 

 Martin Heidegger publicó en 1927 su obra Ser y Tiempo (Sein und Zeit) (45), 

considerada como su aporte más importante, dado que ha ejercido una gran 

influencia en la filosofía del siglo XX. 



 

43 

 En Ser y Tiempo, Heidegger plantea que la esencia del hombre radica en el 

desarrollo de su existencia, la cual consiste en participar en el mundo, lo que él 

denomina el “estar-en-el-mundo” o Dasein (ser-ahí). Así, la palabra Dasein define 

la existencia humana como un ser arrojado al mundo; sin embargo, este “ser 

arrojado” no debe interpretarse como estar pasivamente tirado en el mundo, sino 

todo lo contrario: la existencia del Dasein ocurre en la medida en que el hombre 

actúa sobre las cosas y, al hacerlo, se crea a sí mismo, lo que implica que el 

Dasein es individual. 

 Por lo anterior, el pensamiento filosófico de Heidegger, según Echaurri, no 

puede ser otra cosa que un análisis e interpretación del Dasein: “el estar-en-el-

mundo es el ‘participar del mundo’” (1964:52). 

 En este “participar del mundo”, el hombre tiene muchas posibilidades, pero 

solo una es cierta: la posibilidad de morir. Por ello, “estar-en-el-mundo” implica 

avanzar hacia la finitud, lo que equivale a avanzar hacia la propia muerte. Así 

surge la dimensión mortal del Dasein, el “ser-para-la-muerte”. De esta manera, el 

Dasein implica estar-en-el-mundo y, al mismo tiempo, irse extinguiendo, acercarse 

a la muerte y al “no-ser”. 

 Somos seres que, desde el nacimiento, ya estamos muriendo y, en ese 

sentido, todo lo que hacemos durante la vida es esperar el momento de la muerte. 

La vida, entonces, se compone de pequeños o grandes momentos que envuelven 



 

44 

nuestras vivencias, las cuales nos mantienen ocupados mientras avanzamos 

hacia nuestro único destino: morir. 

 Esta posibilidad es lo que lleva al Dasein a su dimensión mortal (“ser para la 

muerte”). Heidegger no solo presenta a la muerte como la única posibilidad cierta 

e ineludible, sino que además considera la imposibilidad de una existencia 

posterior, hecho que perturba al hombre ante la certeza del “no-ser”. Así, la muerte 

como finitud de la vida es una posibilidad que puede darse en cualquier instante o 

momento. 

 Para el Dasein individual, la muerte también es individual: nunca se 

experimentará la propia muerte. Como señala Fernando Savater, “conocemos lo 

que es morirse en el morir de los otros, pero no lo que es morir”. Por lo tanto, el 

hombre debe aceptar que morirá en su propia muerte, no en la muerte de otro ni 

por otro. De esta manera, morir es parte de la vida y de la esencia humana. Entre 

todas las posibilidades del hombre, la muerte es la más propia, la más cierta, 

insuperable, inminente, inevitable e irrebasable. 

 En Heidegger, el Dasein (estar-en-el-mundo) y su dimensión mortal (Ser-

para-la-Muerte) se sitúan en una temporalidad concreta: la existencia humana está 

limitada por dos extremos, el nacimiento y la muerte, y la vida es el “intermedio” 

entre ambos. Si estamos muriendo desde el nacimiento, esto significa que 

iniciamos nuestro recorrido vital desde la finitud misma. 



 

45 

 Ante la realidad de la muerte, Heidegger distingue dos formas opuestas de 

actuar, que denomina “existencia inauténtica” y “existencia auténtica”. 

 La existencia inauténtica vive negando que va a morir; se entretiene con las 

cosas, se entrega a la trivialidad de las relaciones sociales o a los placeres 

estéticos para sofocar en sí la idea de la muerte y olvidar la profunda tragedia de 

la existencia. 

 La existencia auténtica, en cambio, asume la idea de la muerte: “yo voy a 

morir, y voy a morir en mi muerte, la que me es propia”. Es vivir consciente de la 

fragilidad del existir, con una presencia constante del destino último de la 

existencia: la nada, que se alcanza a través de la muerte. En esta última, se 

acepta que la muerte forma parte de la vida, que con la muerte dejará de ser, que 

no habrá atadura alguna con el mundo en que se vivía, aunque ese mundo 

continuará existiendo sin él. 

 Para el hombre en esta existencia auténtica, la permanencia de la muerte 

no genera angustia; por el contrario, puede vivir con más alegría y plenitud, 

sabiendo el destino final que le espera y no ignorándolo, pues lo que se ignora 

engendra angustia. La auténtica aceptación de nuestra finitud debe llevarnos a 

una profunda elección por la vida. 

 En resumen, el Dasein reconoce que su existencia está marcada desde un 

principio por la posibilidad cierta de morir; por lo tanto, ante la vida puede 



 

46 

responder de dos maneras: huyendo y distrayéndose con los demás, o 

volviéndose hacia el fin y adelantándose a la muerte. 

2.5 VACÍO EXISTENCIAL Y SENTIDO DE LA VIDA: VIKTOR FRANKL Y MAX 

SCHELER 

No hay duda de que el dolor, ya sea físico o emocional, es algo que no 

queremos sentir; el instinto de supervivencia nos indica que, si algo nos hace 

daño, lo mejor es evitarlo. Sin embargo, la naturaleza humana, que en parte puede 

desprenderse de nuestros instintos biológicos, nos ha dotado de la capacidad de 

reflexionar sobre el sufrimiento y preguntarnos si este sirve para algo en la 

constante búsqueda del sentido de la vida. 

Viktor Frankl 

Comencemos por describir lo que Frankl denomina “Sentido de la Vida”: “el 

descubrimiento del sentido de la vida tiene como base la voluntad de sentido, una 

fuerza interior de la dimensión espiritual que, en la mayoría de los hombres, por 

distintos motivos, está inactiva”(46). 

Para Erich Fromm, el sentido de la vida no es más que el acto de vivir en uno 

mismo. La manera en que experimentamos cada hora, día, mes y año moldea el 

propósito de nuestra existencia, el cual, a su vez, es responsable de generar 

plenitud (47). No obstante, lo que importa no es el sentido general que se tenga de 

la vida, sino el significado concreto que adquiere la vida de cada individuo en un 



 

47 

momento dado (47). Sin embargo, reflexionar en exceso sobre el sentido de la vida 

podría incluso llevar a la insatisfacción. 

Martela y Steger (48) definieron tres aspectos fundamentales que consideran 

pertinentes para el sentido de la vida: El primer aspecto es la coherencia 

(entendimiento), es decir, cómo encajan los acontecimientos. Se trata de 

comprender que las cosas suceden en la vida por una razón. Esto no significa 

necesariamente que se puedan incluir nuevos desarrollos en la narrativa en el 

momento en que suceden, pero generalmente puede hacerse después, por lo que 

se tiene fe en que eventualmente así será. El segundo aspecto está relacionado 

con el propósito (motivación), la existencia de fines. Es la creencia de que estás 

vivo para hacer algo. Se concibe como la finalidad o misión personal; por ejemplo, 

el propósito de la vida podría ser compartir los secretos de la felicidad o estar aquí 

para difundir el amor en abundancia.  

Finalmente, el tercer aspecto es la significancia (reflexión), el valor inherente 

de la vida. Este es el sentido de que tu vida importa. Si tiene altos niveles de 

importancia, estás seguro de que el mundo sería un poco, o quizás mucho, más 

pobre si no existieras. 

Para estos autores, es necesario ir más allá de considerar el sentido de la 

vida como una simple construcción y, en cambio, adentrarse en las tres facetas 

generales antes mencionadas. Para vivir en el mundo como seres reflexivos, los 



 

48 

humanos parecen necesitar tres cosas: comprender el mundo que los rodea, hallar 

una dirección para sus acciones y encontrar valor en sus vidas. 

En consonancia con esto, Frankl realiza un análisis sobre el sentido de la 

vida, señalando que esta puede cobrar sentido de tres maneras: primero, por lo 

que damos a la vida (obras creativas); segundo, por lo que tomamos del mundo 

(experiencia en valores); y tercero, por la actitud que adoptamos ante un destino 

que ya no podemos cambiar (enfermedad, proceso de morir, muerte) (46). 

Ahora bien, cuando enfrentamos la finitud de la vida, el sufrimiento se 

encuentra inmerso en una serie de constelaciones que pueden llevar al individuo a 

una pérdida del sentido de la vida y a caer en conflictos sobre su propia existencia. 

Las crisis existenciales o vacío existencial son crisis profundas, cargas que lanza 

la vida y que penetran en lo hondo de la persona, exigiéndole un replanteamiento 

de sus parámetros existenciales. Estas crisis le piden “estar-en-el-mundo” de un 

modo distinto al que hasta entonces le era propio […] por tanto, tienen un carácter 

traumático, en tanto que exigen la toma de una decisión que puede comprometer 

la existencia en toda su profundidad, un cambio significativo del argumento vital e 

incluso una transformación radical de valores y creencias nucleares (49). 

Para Frankl, la otredad de otro ser no debe quedar disminuida en el 

pensamiento existencial, y lo mismo hay que decir del sentido. El sentido de la 

vida que un ser tiene que llevar a cabo es algo que está más allá de sí mismo; 

nunca es lo mismo que él. Solo si el sentido retiene otredad, puede ejercer sobre 



 

49 

un ser esa exigencia de entregarse a un análisis fenomenológico de la experiencia 

de la existencia. Dicho de otra manera, el sentido no ha de coincidir con el ser; el 

sentido va por delante del Ser (46). 

En este sentido, debemos entender que la vida y la muerte están sucediendo 

todo el tiempo, coexisten y son inseparables en el mismo aliento. Solo cuando el 

individuo se acerca o se enfrenta a la muerte, ya sea la suya propia o la de un ser 

querido, surgen preguntas sobre su significado y trascendencia. Es en ese 

momento cuando la mente proyecta que debe haber algo más. Para Frankl, 

existen tres causas fundamentales del vacío existencial, lo que denominó la triada 

trágica: sufrimiento, culpa y muerte(50). 

En el caso del tema en estudio, cuando la persona se enfrenta a la finitud de 

la vida, se produce en mayor medida un vacío existencial que se desarrolla 

fundamentalmente porque se ha perdido la perspectiva de quién somos. En este 

punto específico, Frankl considera que en la muerte también se vive, y si la clave a 

lo largo de la vida radica en descubrir sentido en cualquier situación, esta actitud 

debe prevalecer también ante la muerte(50). 

En este camino del sufrimiento ante el límite de la vida, intervienen no solo 

elementos biológicos, sino también aspectos antropológicos, sociales, culturales, 

psicológicos y espirituales, que llevan al individuo a reflexionar profundamente 

sobre su existencialidad y a retomar la búsqueda del sentido perdido. Frankl 

menciona que las personas sometidas a situaciones altamente adversas, 



 

50 

fuertemente estresantes y generadoras de desesperanza pueden caer en un vacío 

existencial (46). De tal manera, para este autor, el vacío existencial será afrontado 

según la disposición cognitivo-emocional que tenga la persona ante la situación 

desencadenante. La existencia, entonces, significa una vida llena de sentido, con 

características de libertad y responsabilidad, en la que el individuo mantiene una 

relación recíproca en el mundo compartido. De este modo, como acontecimiento 

existencial humano, todo Ser halla en su existencia también el sentido al 

sufrimiento, pues este es propio de su existencialidad. 

Desde una mirada antropológica, Frankl desarrolla el Análisis Existencial, 

que abarca aspectos fundamentales de la noción de ser humano, más 

específicamente de persona. A partir de ello concluye que ésta, además de homo 

sapiens, debe ser reconocida justamente como homo patiens, es decir, un ser 

doliente, no solo de dolencias físicas o psicológicas, sino existenciales, inherentes 

a la vida humana ante su existencia(51). 

El interés de Viktor Frankl se centró específicamente en lo humano, es decir, 

en el lado intelectual y espiritual del hombre, que se manifiesta en su búsqueda de 

sentido. Para ello recurrió a la filosofía existencial y la fenomenología de Max 

Scheler (con quien coincide en muchos aspectos), a través de su vivencia en los 

campos de concentración (donde perdió prácticamente a toda su familia en 1941) 

y plasmada en su obra El hombre en busca de sentido, en la que aborda la finitud 

de la vida y el sufrimiento que llevan al individuo a una pérdida del sentido de la 

vida. “Le quedó clara la finitud de la naturaleza corpórea humana sometida al dolor 



 

51 

(Schmerz) y a la muerte (Tod), a la par que advirtió la grandeza del espíritu 

humano”(52). 

Así, Viktor Frankl plasma en su obra cómo un hombre acepta su destino y 

todo el sufrimiento que este conlleva; la forma en que carga con su cruz le da 

muchas oportunidades (incluso bajo las circunstancias más difíciles) para añadir a 

su vida un sentido más profundo(52). 

Según refiere Ramírez Patiño M., Viktor Frankl propone tres tipos de valores 

que conducen a encontrar el sentido de la vida (53): El primer tipo de valor es homo 

faber, relacionado con la creación, en donde la persona se da al mundo en forma 

de trabajo, realizando una acción productiva. El segundo tipo de valor es homo 

amans, relacionado con las experiencias o vivencias, en las cuales la persona 

encuentra sentido a partir de lo que recibe del mundo, de los encuentros 

existenciales y del amor. El tercer tipo de valor es homo patiens, relacionado con 

el sufrimiento y la enfermedad, cuyo sentido reside en el comportamiento que se 

asume ante estos, es decir, en la forma en que sufrimos nuestra enfermedad 

(realización-desesperación). 

Así pues, el homo faber concreta con su obra creadora el sentido del ser, 

donde solo existe el éxito o el fracaso. El homo amans enriquece su existencia con 

significados a través de la variada experiencia de la vida y el amor. Ahora bien, 

cuando no es posible la realización de valores creativos o vivenciales, solo queda 

la realización de otros, con primacía respecto a los anteriores, los llamados 



 

52 

valores de actitud. Desde ellos se despliega en todo su esplendor el homo patiens, 

el hombre capaz de sufrir dignamente, pero sobre todo de encontrar caminos 

plenos de sentido incluso en situaciones de fracaso(54). 

Cabe acotar que los valores de actitud son superiores a los de producción o 

experiencia, porque el significado del sufrimiento, como dimensión, es mayor que 

el significado del trabajo y el del amor. Sin embargo, cada uno de ellos se 

encuentra en constante dinamismo, y, según Frankl, es este tercer tipo el que es 

específico de los humanos. 

Por otra parte, también es importante mencionar la percepción hacia el 

mundo desde la visión scheleriana, donde el hombre reconoce y siente los valores 

en su mundo, el significado contenido en cualquier situación dada. Esto implica 

que para encontrar el sentido existencial se necesita una actitud especial hacia 

uno mismo y hacia el mundo: distanciarse de uno mismo para que el mundo 

pueda ser visto con su valor intrínseco (perceptividad). Es decir, el significado de 

la vida está en el mundo vivido; el significado de la existencialidad implica una vida 

en la percepción de ese mundo. Aquí, tanto Frankl como Scheler coinciden con 

Merleau-Ponty. 

Max Scheler. 

 Luego de haber analizado la propuesta de Frankl, ahora nos referiremos al 

filósofo alemán Max Scheler, quien afirma que el individuo y su mente no pueden 

ser vistos como una parte aislada, sino como un Ser con necesidades sociales, 



 

53 

psicológicas y espirituales. Entre sus grandes aportes a la fenomenología, también 

es considerado fundador de la antropología filosófica, cuyo objetivo, entre otros 

aspectos, “es el de descifrar la particularidad del Ser (personal-espiritual) al mismo 

tiempo que determina su puesto singular en el conjunto del mundo y de la vida” 

(53). Así pues, la antropología filosófica de Scheler es capaz de ofrecer una 

respuesta integral a las preguntas sobre el sentido de la existencia humana, dado 

que representa, además, un ejercicio de autocomprensión(53). 

 Es así como, a través de su desarrollo antropológico-fenomenológico, 

Scheler plantea una teoría sobre el significado del sufrimiento en la que expone la 

idea de que, cuando se siente algún tipo de dolor, ya sea físico o emocional, es 

necesario darle un uso que tenga sentido. Ante el sufrimiento, el individuo debe 

descubrir cuál es el sentido profundo de su padecer para luego reflexionar y 

meditar sobre él.  

 Esta teoría propone que cada persona debe buscar esta razón en su propio 

sufrimiento para darle sentido y hacerlo útil. Scheler describe tres estratos de 

profundidad de los sentimientos (modos de ser) (55): el biológico (organismo), el 

psicológico (el Yo) y el espiritual (la persona), en los cuales el dolor y el 

sufrimiento son interpretados de manera distinta según el estrato al que se 

recurra. Entre mayor profundidad exista en la interpretación y vivencia del 

sufrimiento, más nos acercamos al hombre existencial, metafísico y religioso, es 

decir, a la persona espiritual, a diferencia del mero organismo vivo o del Yo. 



 

54 

 Según Scheler, solo podemos encontrar sentido al sufrimiento cuando el ser 

humano se sitúa en su dimensión personal, es decir, en el plano espiritual 

(Geistperson). En cambio, a nivel psicológico y orgánico, el sufrimiento carece de 

sentido, pues se trata de un sufrimiento pasivo. Por ello, solo en la dimensión 

espiritual es posible iniciar una acción en torno a este sufrimiento, otorgándole un 

sentido existencial. Para Scheler, el sufrimiento conduce al sacrificio, y de esta 

forma llegamos a reconocer la solidaridad del sufrimiento con el todo, aprendiendo 

así el significado objetivo del mismo: “Cada sufrimiento está correlacionado con 

eventos objetivos de sacrificio en los que se entrega un bien de orden inferior a 

cambio de un bien de orden superior”(55). 

 Este planteamiento sobre sufrimiento y sacrificio es compartido también por 

Frankl. De hecho, los estratos de profundidad de los sentimientos descritos por 

Scheler parecen haber sido la base para los tipos de valores planteados por 

Frankl, ya que están íntimamente relacionados. Esto se puede apreciar en el 

hombre doliente (homo patiens) de Frankl, que correspondería al plano de la 

persona espiritual (Geistperson) de Scheler, donde el sufrimiento se da desde una 

capa más profunda, en ambos casos existenciales, no físicos ni psicológicos. 

 Desde esta visión del sufrimiento y el sacrificio se desarrolla la 

espiritualidad en el Ser, pues a través del sacrificio la persona otorga sentido al 

sufrimiento, un aspecto fundamental en la filosofía de Scheler, quien lo describe 

en su obra El Puesto del Hombre en el Cosmos (Die Stellung des Menschen im 

Kosmos), precisamente derivado de su preocupación por cuál es el lugar del 



 

55 

hombre en el mundo y sus cuestionamientos existenciales sobre el Ser. En dicha 

obra explica, entre otras cosas, que es el espíritu lo que nos diferencia de los 

demás seres vivos. Desde esta perspectiva, para Scheler podemos observar “las 

características que contemplan al hombre como el ser sistemático-natural que es, 

pero también podremos apreciar en él ciertos rasgos de índole esencial que le 

conceden un puesto particular que lo separa radicalmente del resto de los seres 

que integran el cosmos, demostrando con ello su preeminencia. 

 Entre esos rasgos distintivos se encuentran “la percepción del orden de las 

cosas, la preocupación por la existencia y los valores, y el don de la razón, que 

representan las cualidades distintivas del ser humano; indican una diferencia 

esencial (Wesensunterschied) entre el ser humano, la naturaleza y el animal” (56). 

Así, el espíritu es, según Scheler, la conexión con la divinidad (Dios) como centro 

de sus actos (esencia de actos), esa capa de la persona donde, a través de sus 

vivencias, le da significación existencial a su mundo, ya que solo él, de entre todos 

los seres vivos, reflexiona sobre su existencia, siendo necesario el sacrificio ante 

el dolor y sufrimiento para otorgar sentido a su existencia. 

 Por tanto, sufrir también sería un acto libre y responsable, algo ligado a los 

planteamientos de Frankl, en los que el dolor mismo se convierte en una 

motivación para que el individuo adopte una actitud o postura existencial, le dé 

sentido a su sufrimiento y tome una acción coherente en su vida. La conclusión 

final de ambas teorías es que, tanto para Scheler como para Frankl, cualquiera 



 

56 

puede encontrar sentido al dolor o sufrimiento, siempre que lo interprete desde 

una perspectiva espiritual. 

2.6 REALIDAD ESPIRITUAL  

 

“Si el cerebro evolucionó por selección natural…  

Las creencias religiosas deben haber surgido  

gracias al mismo mecanismo” 

E. O. Wilson 

 

 Alper considera que la conciencia de la muerte generó tanta tensión que 

conllevó a una presión selectiva en nuestra evolución cerebral (cognitiva) y que, 

en algún momento durante las últimas etapas de nuestra evolución, la naturaleza 

seleccionó aquellos linajes que tenían una predisposición innata a percibir o creer 

en una realidad alterna, que les permitiera superar las limitaciones de este mundo 

finito. “Si no fuera por la evolución de este mecanismo paliativo, es muy probable 

que nuestra especie no hubiera sobrevivido” (57). 

 En su esencia, el ser humano es espiritual; esta espiritualidad proviene 

desde adentro, siendo una especie de fuerza interna que dinamiza las 

dimensiones de la existencia. Sin embargo, la espiritualidad se ha diluido en medio 

de las prácticas religiosas. La religión busca externalizar dichas manifestaciones, 

principios y creencias. La manera en que esta conciencia espiritual actúa en 

nosotros se desarrolla en (1): 



 

57 

 • La creencia en la existencia de seres sobrenaturales. 

 • La creencia en la existencia del alma. 

 • La creencia en una vida después de la muerte. 

 Como resultado de todas estas creencias heredadas, los seres humanos 

profesamos valorar y disfrutar la vida, a pesar de sabernos mortales. Dada esta 

espiritualidad expresada en las prácticas religiosas, nos libera de alguna manera 

de la angustia generada por la conciencia de la muerte como realidad inevitable (1). 

Ahora bien, la espiritualidad sentida fuera de la religión consiste en avivar 

las posibilidades de estar permeado por el mundo, estar siempre dispuesto a 

disfrutar la vida por el sencillo hecho de estar vivo, y vivir el presente en la esencia 

del aquí y el ahora. El fin último es comprender la espiritualidad como un medio de 

desarrollo humano (58). 

VISION TEÓRICA   

2.7 Fenomenología de Husserl: Finitud y Trascendencia de la Vida.. 

 La filosofía de Husserl (1859-1938), en la última etapa de su vida y obra, 

aborda temas relacionados con el nacimiento y la muerte, los cuales emergen a 

medida que explora nuevas perspectivas de análisis ausentes en sus primeras 

investigaciones. 

 De allí que la filosofía de Husserl sea la primera visión que asumo con el fin 

de construir una teorética sobre el vacío existencial y la finitud de la vida. Esta 



 

58 

búsqueda pretende develar estructuras significativas internas y la esencia de dicha 

experiencia en familiares de pacientes críticos ingresados en una Unidad de 

Cuidados Intensivos, con el objetivo de generar un saber teorético relacionado con 

el fenómeno. Husserl acuñó el término fenomenología en su obra Ideas relativas a 

una fenomenología pura y una filosofía fenomenológica (1913), definiéndola no 

como una ciencia natural de los hechos, sino de las esencias, las cuales se captan 

por intuición, al fundamentar que el fin propio de la fenomenología se da 

únicamente en la esencia de ciertas estructuras de la conciencia(59). 

 Esta visión epistémica de Husserl surge como respuesta al positivismo 

científico imperante en su época, ya que dicho método hipotético-deductivo parte 

de la premisa de que el mundo se rige por leyes precisas que pueden explicar, 

predecir y controlar los fenómenos, realizando generalizaciones universales sobre 

fenómenos que son, en realidad, multicondicionados(59). 

 En relación con lo anterior, González considera que la fenomenología surge 

como un método científico descriptivo, establecido en conjunto con la psicología 

apriorística pura o fenomenológica(60). Esto implica que debe darse un proceso de 

reflexión sobre el contenido de la conciencia, dejando de lado todos los demás 

elementos, lo que Husserl denominó reducción fenomenológica (epojé). Esta 

consiste en que el investigador debe “poner entre paréntesis” la existencia real del 

objeto, es decir, dejar en suspenso su existencia. En otras palabras, el mundo tal 

como se presenta debe ser suspendido, desconectándose de su existencia 

objetiva, para así percibirlo por medio del sentido de la percepción, del recuerdo, y 



 

59 

de las vivencias (residuo fenomenológico), las cuales poseen dos características 

esenciales: el contenido de la conciencia (nóema) y la forma en que ese contenido 

se manifiesta (nóesis). 

 A partir de estas consideraciones, en la presente investigación la 

percepción de la muerte será concebida como contenido de la conciencia 

(nóema), y la finitud de la vida como manifestación de dicha percepción (nóesis), 

constituyéndose así en significados que permiten acceder a la esencia de la 

conciencia (eidos). 

 Sobre lo anterior, Fermoso(61) establece que la reflexión fenomenológica 

pasa por cuatro planos de acción para alcanzar la esencia de la conciencia 

(eidos): 

 Primer plano: El Mundo Teorético, integrado por tradiciones, religión, 

prejuicios científicos, entre otros. Segundo plano: El Mundo Vital, entendido como 

un universo originario y espontáneo, cognoscible tal cual es. Tercer plano: La 

Actitud Fenomenológica, que permite la contemplación de la esencia. Cuarto 

plano: La Subjetividad Trascendental, en la cual se retorna al Yo, al que 

previamente se le ha dado el mundo, es decir, la forma en que este se ha 

manifestado al sujeto. 

 De este modo, para Fermoso (op. cit.), en el tránsito de un plano a otro 

debe estar presente la epojé. Así, en el Mundo Teorético, correspondiente al 

primer plano, como investigador debo suspender (poner entre paréntesis) 



 

60 

prejuicios, axiomas éticos, principios estéticos, lógicas y sistemas políticos, con el 

fin de percibir el espacio (lo que queda fuera de los paréntesis) donde se 

encuentra el hecho (Umwelt) tal y como se presenta (Mundo Vital). Este segundo 

plano, para efectos de esta investigación, concierne al Mundo de Vida de los 

familiares de pacientes en estado crítico ingresados en una UCI. Aquí tiene lugar 

la primera reducción, en la que se transita de lo trivial a lo fundamental. 

 En relación con el Tercer Plano, este se ubica en el proceso de enfermedad 

y morir del ser querido, con la finalidad de contemplar de la forma más libre 

posible la esencia del fenómeno. Como investigador, asumiré una Actitud 

Fenomenológica, abordando las vivencias y experiencias de los familiares en la 

UCI, donde se llevará a cabo la segunda reducción fenomenológica. Para esta 

nueva reducción (eidética) intervienen una serie de sistemas cognitivos y 

creativos, en la cual, como investigador, haré un giro desde la intencionalidad de 

los contenidos de la conciencia (estructura noético-noemática) de los familiares de 

pacientes críticos, buscando percibir todo lo dado tal como se manifiesta, sin 

sesgos ni omisiones, con el objetivo de identificar, comprender y asimilar rasgos 

invariantes de forma general y, de este modo, llegar a la estructura de la esencia a 

través de lo que Husserl denominó libre variación imaginativa (freie Variation). 

 Finalmente, en el Cuarto Plano de la Subjetividad Trascendental, tiene lugar 

la construcción de significados por parte de los familiares en relación con la 

muerte y la finitud de la vida, dando paso así a la construcción de un saber 

teorético. 



 

61 

FIGURA Nº 1 
PLANOS DE REFLEXIÓN FENOMENOLÓGICA DE FERMOSO 

 

 

 

 

 

Fuente: Franco Sánchez (2025) 

 Desde este panorama investigativo, la incertidumbre ante la posibilidad de 

muerte de un ser querido, como expresión de la finitud de la vida, y el vacío 

existencial serán objeto de análisis en su esencia pura como método de estudio. 

Del mismo modo, Thurnher señala que Husserl introduce un método distinto 

que emplea el análisis reflexivo, a través del estudio de los fenómenos en su 

forma pura (las cosas por sí mismas), sin parcializar ni manipular el objeto de 

estudio, a diferencia de lo que hacían las ciencias de su época (61). 

Por otra parte, el autor citado también hace referencia a la fenomenología 

genética, entendida como una fenomenología de la individualidad monádica, 

guiada por la pregunta sobre la génesis de la subjetividad. Esta propuesta adopta 

un nuevo análisis fenomenológico centrado en el Yo, afectado por la suma de sus 

actos pasados y caracterizado por un elemento fundamental: el tiempo. A partir de 



 

62 

ello, se abren interrogantes fundamentales en torno al devenir de la subjetividad 

trascendental. 

Posteriormente, Vecino se refiere a la fenomenología generativa como otra 

vía para abordar el fenómeno, esta vez desde una perspectiva comunitaria (no 

individualista), en la que el Yo se constituye desde un entramado familiar y 

generacional, recibido como una herencia histórica. Este enfoque, desarrollado 

también por Husserl, propone un lazo generativo que permite que la experiencia 

personal de cada sujeto contribuya a la sedimentación histórica colectiva, la cual 

se transmite de forma hereditaria a las nuevas generaciones(60). Es en esta 

perspectiva donde se sitúa la presente investigación para el desarrollo de una 

postura fenomenológica. 

Así, la fenomenología genética, en su visión de la individualidad, permitirá 

indagar sobre la experiencia personal de cada familiar de pacientes críticos 

ingresados en una Unidad de Cuidados Intensivos. Por su parte, la fenomenología 

generativa, desde su perspectiva comunitaria, facilitará comprender cómo esta 

experiencia personal contribuye a la sedimentación histórica colectiva del 

entramado familiar y generacional, en relación con la vulnerabilidad del ser 

humano, e invitará a reflexionar sobre el sentido y significado de la vida, aportando 

así una comprensión más profunda de su finitud. 

 



 

63 

2.8 Fenomenología Existencial Merleau-Ponty: De la conciencia intencional a 

la conciencia perceptiva.  

 Para Maurice Merleau-Ponty, la fenomenología es un método que permite, 

a partir de los fenómenos, ver y estudiar las esencias, revelando así el misterio del 

mundo y el misterio de la razón (62). A diferencia de Husserl, Merleau-Ponty centra 

su análisis en la percepción, argumentando que existe una conexión entre la 

conciencia y la naturaleza (hombre y mundo), mediada por los sentidos (gestos, 

palabras, actos, entre otros). De esta forma, se accede a la esencia del fenómeno. 

Es decir, no se puede comprender al ser humano ni al mundo si no es partiendo 

de su facticidad. En este sentido, la fenomenología se concibe como una filosofía 

trascendental que sostiene que el mundo está presente antes de toda reflexión, 

como una presencia inalienable. Para Merleau-Ponty, entre el ser humano y el 

mundo se establece una relación de coexistencia, rechazando así la concepción 

dualista que presenta al hombre como sujeto y al mundo como objeto. 

 Lo que para Husserl constituye el mundo de la vida (Lebenswelt)(63), para 

Merleau-Ponty es el mundo de la percepción (Chair), en tanto considera que la 

idealidad no puede existir sin encarnarse. Esto implica que los actos del ser 

humano se constituyen en su mundo, desarrollándose una dinámica constante 

entre el hombre y su entorno. El mundo, entonces, se convierte en el espacio de la 

verdad. Esta concepción remite a lo que Heidegger denomina el Ser-en-el-mundo, 

al señalar que no es posible hablar del ser humano (de su existencia) sin partir de 

su estar-en-el-mundo(45). 



 

64 

 Así, estar en constante relación de coexistencia (Yo-Otro, Yo-Otros) permite 

producir percepciones compartidas sobre los significados vividos en el universo de 

las emociones y experiencias. Para comprender la complejidad de la experiencia 

humana, es necesario reconocer que cada sujeto percibe la realidad desde 

distintos puntos de vista a lo largo del tiempo, pero de forma intersubjetiva. En 

este marco, la ek-sistencia se define como un salir de sí, una trascendencia 

inmanente al mundo intersubjetivo o mundo de las coexistencias, situado en el 

único universo existente. En él, se revela que las cosas no están ahí únicamente 

para una persona en particular, sino que ese mismo mundo, ordenado de una 

manera para alguien, también se organiza (desde otro punto de vista) para otra 

persona(64). 

 Por otro lado, a diferencia de Husserl, Merleau-Ponty sostiene que el 

mundo real es un mundo de fenómenos, de cosas que se nos aparecen. En 

consecuencia, la fenomenología debe dirigirse hacia una actitud natural ante el 

mundo, es decir, hacia una visión sensible de la realidad (de los sentidos, de la 

percepción), donde todo lo existente aparece como vivencia. Dicho de otro modo, 

se trata de estudiar la esencia de las cosas en su existencia. Así, en la búsqueda 

de dicha esencia, el fenómeno debe hallarse entre las propias cosas, emergiendo 

en una visión más amplia del mundo, donde la esencia se configura a través de la 

percepción. 

 En su obra Fenomenología de la Percepción, Merleau-Ponty profundiza en 

la percepción como fuente de conocimiento, afirmando que en este proceso 



 

65 

intervienen múltiples sentidos. Es en este marco donde el Otro se me aparece 

necesariamente, así como Yo me aparezco a él, con un cuerpo, gestos y 

expresiones. De esta manera, la intersubjetividad, para Merleau-Ponty, es ante 

todo intercorporeidad(62). 

 Cabe destacar que, al igual que Husserl, Merleau-Ponty otorga gran 

importancia al concepto de intercorporeidad en la relación con el Otro. No se trata 

solamente de que el hombre reflexione sobre sí mismo, sino que también posee la 

capacidad de ofrecer y recibir del Otro. En este sentido, se pasa de una visión 

centrada en el "para sí" a una visión orientada "para el Otro". Así, los seres 

humanos solo pueden conocerse a través de sus miradas, gestos, palabras; en 

definitiva, a través de sus cuerpos (65). De este modo, lo que para Husserl era la 

base de la intencionalidad de la conciencia, en Merleau-Ponty constituye el 

horizonte de temporalidad presente en toda percepción corporal(65). 

 A partir de estas ideas, Merleau-Ponty realiza un giro fenomenológico, 

ubicando al Ser no desde la intencionalidad, sino desde la percepción de sí mismo 

y de su relación con el mundo. Es decir, el Ser se concibe en tránsito desde una 

conciencia intencional hacia una conciencia perceptiva. Esto conlleva una nueva 

reflexión (una reducción fenomenológica) mediante la cual se suspenden y se 

ponen entre paréntesis las afirmaciones espontáneas en las que se vive, no con el 

propósito de negarlas, sino para comprenderlas y explicitarlas (66). Por tanto, esta 

nueva reflexión fenomenológica debe orientarse hacia la búsqueda de la esencia a 



 

66 

través de la experiencia vivida, y no ser asumida como una verdad 

sobrenatural(67). 

 En este sentido, es evidente que la fenomenología existencial de Merleau-

Ponty expone el significado intersubjetivo del Ser en el mundo de la vida. Lo 

racional, entendido en un sentido trascendental, se manifiesta como verdad en la 

medida en que el ser humano devela el conocimiento mediante su interacción con 

los otros y con el mundo. El cuerpo se proyecta en el mundo y otorga diferencia y 

otredad a las cosas, ya que conciencia y cuerpo están interrelacionados en el 

comportamiento humano(65). 

 Todo lo anterior permite comprender la importancia de la postura de 

Merleau-Ponty en relación con lo social: todo conocimiento es nuestro 

conocimiento dentro del mundo, fundamentado en la experiencia compartida en el 

seno de la sociedad. En este contexto, se produce una revalorización del mundo 

social (el cual había sido desatendido por el existencialismo) al entender la 

relación Yo-Otro como una inserción común en un mundo histórico y social. Es en 

este espacio donde se formaliza tanto la fenomenología existencial como una 

fenomenología de la historia(47). 

 Desde esta perspectiva, para Merleau-Ponty, la sociedad concebida desde 

un enfoque humanista y existencial se fundamenta en lo social, lo cual implica 

intersubjetividad, comunidad y conciencia. De este modo, la sociedad es 

concebida como una totalidad coherente. A esta totalidad Merleau-Ponty la 



 

67 

denomina estructura, en tanto conecta los significados sociales que operan en 

distintos niveles, articulando los significados actuales con los posibles y con los 

fenómenos sociales. En consecuencia, la sociedad se convierte en una estructura 

fundamental de la experiencia(67). 

 En esta misma línea, Pérez Riobello plantea la necesidad de redescubrir el 

mundo natural y el mundo social, no como objetos o suma de objetos, sino como 

campo o dimensión de existencia compartida(48). 

 En este marco, en el caso de los familiares de pacientes críticos ingresados 

en una UCI, las diversas concepciones de la existencia se encuentran inmersas y 

condicionadas por el contexto histórico-cultural al que pertenecen. Estas 

concepciones se encarnan en el cuerpo como experiencia vivida, como parte de la 

coexistencia en el mundo de la vida. 

 A este respecto, conocer las experiencias a través de las vivencias (es 

decir, del mundo vivido) de los familiares de pacientes críticos en UCI, en su 

contexto histórico-cultural y desde la perspectiva de la coexistencia, permitirá 

profundizar en el estudio de sus actos, emociones y percepciones. Esta 

indagación posibilita la búsqueda de la esencia en relación con el vacío existencial 

y la finitud de la vida, como elementos constitutivos de la existencia humana. 

Dentro de este orden de ideas, Merleau-Ponty sostiene que la realidad no habita 

únicamente en el interior del ser humano, sino que el hombre es del mundo, y el 

mundo está siempre allí, incluso antes de la existencia del propio sujeto(68). 



 

68 

 

ESCENARIO III 

VISION METÓDICA 

“con la investigación cualitativa termina el investigador en un campo 

interdisciplinario, transdiciplinario y en muchas ocasiones contradisciplinario, que 

penetra para atravesar en las ciencias de las humanidades, las ciencias sociales, 

pero también las ciencias físicas”. 

Herrera J 

 
3.1 Presupuesto Epistemológico de la Metodología en la Investigación 

 En correspondencia con lo expuesto anteriormente, realizar una 

investigación relacionada con el vacío existencial ante la finitud de la vida en los 

familiares de pacientes críticos, desde su vivencia en las UCI´s, requiere que su 

estructura se fundamente en el marco referencial del contexto social de la persona 

que la experimenta, tanto en su mundo interno como en su entorno externo. 

 Desde esta perspectiva, la vivencia de toda realidad está inserta en el 

mundo interno personal, conformado por valores, actitudes, creencias, 

necesidades, intereses, ideales, temores, entre otros aspectos de cada individuo, 

los cuales otorgan sentido y significado al mundo externo (1). 

 Cabe señalar que la visión metódica adoptada en esta investigación exige 

un enfoque estructural-sistémico y dialéctico, en el cual cada elemento que 



 

69 

compone el fenómeno de estudio no solo se define por sus características 

particulares, sino también por su red de relaciones con el contexto en el que se 

manifiesta. 

 En conformidad con lo anteriormente planteado, el modelo más adecuado 

para el desarrollo de esta acción investigativa fue el paradigma metodológico 

cualitativo, optando por un pluralismo metódico de enfoque fenomenológico-

hermenéutico. Esta elección responde a la necesidad de ofrecer interpretaciones 

desde dichos referentes y de generar una teorética sobre el vacío existencial ante 

la finitud de la vida en los familiares de pacientes críticos, en su contexto natural y 

desde su vivencia. 

 En este sentido, la metodología adoptada se centrará en los informantes 

clave, a partir de cuyas experiencias se pretende explicar diversos 

acontecimientos de la realidad social, caracterizada por su complejidad. Al 

respecto, Martínez señala que la investigación cualitativa busca identificar, 

fundamentalmente, la naturaleza profunda de las realidades, su estructura 

dinámica, aquella que da cuenta del comportamiento y de sus manifestaciones (69). 

 Desde esta visión metódica, se pretende abordar los aspectos ontológicos 

(para develar la esencia del fenómeno), los aspectos epistemológicos (como forma 

de pensar la realidad), así como el enfoque paradigmático que articula el método y 

los procedimientos empleados. 



 

70 

 En esta línea, se propone una investigación de carácter interpretativo. De 

acuerdo con Heidegger, la hermenéutica es, fundamentalmente, el método 

interpretativo que aparta la mirada investigativa de los entes concebidos de 

manera ingenua y la dirige hacia el ser mismo. En consecuencia, la hermenéutica 

parte del mundo cotidiano del ser humano como punto de inicio de toda 

interpretación (70). 

 Así, el objetivo de la hermenéutica consiste en revelar significados que no 

son evidentes a la intuición. En este contexto, se trata de des-ocultar fenómenos y, 

específicamente, de interpretar sus significados. Para Heidegger, la hermenéutica 

implica una descripción elemental de lo evidente, al tiempo que se esfuerza por 

descubrir significados ocultos mediante mecanismos anticipatorios. 

 Por su parte, Gadamer sostiene que la hermenéutica es un término que 

muchas personas desconocen y que probablemente no necesitan conocer. No 

obstante, la experiencia hermenéutica les concierne y no les excluye. Desde esta 

perspectiva, la hermenéutica puede considerarse una técnica, un arte y una 

filosofía aplicada a los métodos cualitativos, cuyo rasgo distintivo es alcanzar la 

comprensión mediante un proceso recursivo de interpretación-comprensión (71). 

3.2 Tipo de Investigación 

 
 En consideración de la tipificación descrita anteriormente, así como de las 

directrices establecidas y de la intencionalidad de la investigación, esta se 

enmarca dentro del enfoque fenomenológico. En este sentido, la investigación 



 

71 

fenomenológica busca responder y explicar la naturaleza de las cosas (72). 

Diversos teóricos han debatido si la fenomenología debe entenderse como un 

método o como una forma de filosofar, ya que, lejos de constituir una simple 

secuencia de pasos, se asemeja más bien a un nuevo paradigma. Este paradigma 

observa y explica la ciencia para comprenderla en su sentido profundo y, así, 

alcanzar la verdad de los fenómenos(73). 

 A este respecto, Husserl (63), fundador de la escuela fenomenológica, se 

dedicó a describir el método fenomenológico tras una depuración crítica del 

psicologismo. La concepción del ser humano, desde la perspectiva husserliana, 

apunta a la restauración del sujeto racional, desvinculado de los hechos empíricos 

como los que aborda la psicología, y centrado en la razón. Su objetivo es revelar 

que el hombre no es un mero hecho mundano, sino el lugar desde donde emergen 

la razón, la verdad y la subjetividad trascendental. 

 En consecuencia, la investigación fenomenológica no parte del diseño 

previo de una teoría, sino del mundo tal como se conoce y se vive. Desde allí, se 

realiza un análisis descriptivo basado en las experiencias compartidas entre el 

investigador y los sujetos significativos. Es así como se obtienen señales e 

indicadores del entorno vivido, lo que permite interpretar la diversidad de símbolos 

y, con ello, comprender los procesos y estructuras sociales(74). 



 

72 

 Considerando lo anterior, este tipo de investigación requiere métodos de 

estudio que permitan observar al ser humano como un ente indivisible, singular y 

único en el mundo, que vive, siente y percibe de manera individual y auténtica (75). 

3.3 Método de la Investigación 

 Existen diversas taxonomías sobre los tipos de métodos en la investigación 

cualitativa. Tomando como referencia a Martínez, se identifican, entre otros, los 

métodos hermenéutico, etnográfico, de investigación-acción y de historias de vida 

(69). En el presente proceso investigativo, se utilizará el método hermenéutico 

para la construcción teorética. 

El método hermenéutico es característico de la investigación interpretativa 

y, según Martínez, puede definirse de la siguiente manera: “En sentido amplio, 

este es el método que usa, consciente o inconscientemente, todo investigador y 

en todo momento, ya que la mente humana es, por su propia naturaleza, 

interpretativa, es decir, hermenéutica; trata de observar algo y buscarle significado. 

En sentido estricto, se aconseja utilizar las reglas y procedimientos de este 

método cuando la información recogida requiere de una continua hermenéutica. 

Es adecuado y aconsejable siempre que los datos o las partes de un todo se 

presten a diferentes interpretaciones”(69). 

 Desde esta perspectiva, el método hermenéutico implica que el investigador 

interprete los significados que los actores sociales atribuyen al objeto de estudio. 

Se trata de un enfoque mediante el cual se alcanza un conocimiento holístico y no 



 

73 

fragmentado, orientado a la comprensión y explicación profunda de una situación 

determinada. Así, este método se basa en un estudio exhaustivo del objeto sin 

descartar la intuición, y está intrínsecamente vinculado a la reflexión. Por ello, la 

hermenéutica tiene como intención esencial la profundización; al entrelazarse con 

los contenidos de la conciencia, persigue la interpretación, comprensión y 

explicación descriptiva, lo que permite el descubrimiento y la generación de un 

constructo teórico explicativo propio del autor. En este sentido, como lo afirma 

Rusque: “el mejor método para dilucidar el sentido de la acción es la 

comprensión”(76). 

 Por esta razón, aunque algunos consideran la hermenéutica únicamente 

como una propuesta metodológica de investigación, también puede entenderse 

como un ámbito para comprender el proceso de la racionalidad. Se trata, 

entonces, de analizar la actuación humana en el ejercicio de una razón orientada a 

la vida plena, así como los problemas actuales que enfrenta la humanidad en el 

campo de la significación teórica. En consecuencia, la hermenéutica pertenece a 

todos los ámbitos de la acción humana (77). 

3.4 La Fenomenología Interpretativa como Método 

 La fenomenología, como método, se convierte en una vía para develar el 

significado esencial de las vivencias humanas, permitiendo que dicho significado 

sea fiel a las experiencias del sujeto estudiado. Esto la hace especialmente 

adecuada para su aplicación en el ámbito hospitalario, al ofrecer una forma de ver 



 

74 

y comprender los fenómenos desde la perspectiva de quienes los viven. En este 

caso, facilita el abordaje del fenómeno del vacío existencial ante la finitud de la 

vida, a partir de la experiencia subjetiva de los familiares de pacientes críticos 

ingresados en una Unidad de Cuidados Intensivos (UCI), considerando su mundo 

de vida referencial y su percepción de la realidad social que construyen mediante 

la interacción, y en función de la cual actúan durante el proceso de enfermedad y 

muerte de su ser querido. 

 En este sentido, Husserl orienta el camino metódico para alcanzar la 

esencia de las cosas: “...toda vivencia que logre una mirada reflexiva, tiene una 

esencia propia, aprehensible, un contenido susceptible de ser contemplado en su 

peculiaridad”(78). 

 Es importante señalar que la fenomenología adquiere pleno sentido como 

método porque, según Husserl, “las formas de ser, que tienen un modo especial 

de darse, tienen también sus propios modos en cuanto a las formas de 

conocerlas”. Es decir, solo llegando a la esencia de las cosas es posible 

conocerlas verdaderamente. De ahí que, a partir de las vivencias, se aspire a 

alcanzar la esencia que permite una comprensión profunda de la experiencia 

humana(59). 

 En coherencia con el método fenomenológico, la hermenéutica 

heideggeriana resultó ser la más adecuada para comprender las vivencias de los 



 

75 

familiares de pacientes críticos ingresados en una UCI, dado que esta se centra 

en el análisis del Ser (Dasein). 

 Así, como estructura analítica, la hermenéutica no solo facilitó la revelación 

plena de las preocupaciones existenciales del familiar frente al vacío existencial y 

la finitud de la vida, sino que también permitió una interpretación de los fenómenos 

desde una perspectiva existencial, constituyéndose la investigación como un 

abordaje fenomenológico-hermenéutico. 

3.5 Aspectos Ontológicos: Razón y Naturaleza del Ser 

 Desde la perspectiva ontológica, se vislumbra la realidad del mundo del 

Ser, entendiéndose en el proceso investigativo que dicha realidad está constituida, 

fundamentalmente, por sistemas no lineales en todos sus niveles: biológico, 

psicológico, físico, químico y sociocultural. En este orden de ideas, Martínez 

expresa que “si observamos nuestro entorno, vemos que estamos inmersos en un 

mundo de sistemas […] se trata de entidades complejas, formadas por partes en 

interacción mutua, cuya identidad resulta de una adecuada armonía entre sus 

constituyentes”(69). 

 En ese sentido, el autor considera que “cada parte de un sistema o 

estructura dinámica está íntimamente relacionada con las demás, y de esa 

manera, ningún elemento puede ser visto ni entendido de forma aislada, sino a 

través del rol, la posición, el papel o la función que desempeña dentro de ese 

sistema o estructura dinámica”(69). 



 

76 

 Comprender estas interrelaciones conduce a valorar la importancia de las 

experiencias vividas y, por ende, a interpretar y comprender los fenómenos, lo 

heurístico, lo eidético, el conocimiento a flor de piel, denominado en la doxa como 

“conocimiento a mano”. Al respecto, Schütz lo define de la siguiente manera: “El 

conocimiento a mano es un concepto que surge en el mundo cotidiano del sentido 

común por derecho propio: se refiere a tipificaciones del mundo que hacen que 

cada uno de nosotros acepte el mundo, no sólo como existente, sino como 

preexistente a nuestro nacimiento; no sólo habitado por semejantes, sino también 

interpretado por ellos de manera típica”(80). 

 En otras palabras, se trata de las actuaciones particulares de cada ser 

humano ante una situación verdaderamente nueva o especialmente dolorosa, 

momentos en los cuales recurre a herramientas que forman parte de las 

estructuras mentales propias, construidas a partir de sus experiencias. 

3.6 Fases del Diseño Metodológico 

Se desarrollaron seis fases propuestas por Apps (81), con aportaciones de 

Spiegelberg (82) adaptadas por el investigador a efectos de desarrollar, una 

metódica fenomenológica-hermenéutica del familiar de paciente crítico ingresado 

en una UCI: 

1. Suspensión de Enjuiciamientos (epojé trascendental): Se recoge la 

información y el investigador se va familiarizando con el fenómeno objeto 

de estudio. Se distancia de las construcciones teóricas, creencias, cultura, 



 

77 

religión, posturas éticas que predeterminen la manera de percibir el 

fenómeno. Aquí, se establecen interacciones comunicativas para la 

conexión empática y establecimiento de relación investigador-familiar. 

 2. Descripción del fenómeno: Se presentan las vivencias en torno a la estadía 

del paciente en la UCI desde la perspectiva del familiar, describiéndolas de 

la manera más libre y rica posible. 

 3. Búsqueda de la esencia y la estructura: Búsqueda de la esencia y la 

estructura a través de un proceso reflexivo del análisis y organización de la 

información obtenida. Así mismo, se busca captar las estructuras del hecho 

y sus relaciones entre sí, mediante las categorías apriorísticas y 

emergentes. 

 4. Constitución de la significación: con la finalidad obtener el significado que le 

dan los informantes claves al fenómeno de estudio, para ello se profundiza 

en el estudio de la estructura de la esencia a partir de aspectos noético-

noemáticos de la experiencia del familiar del paciente crítico para el 

develamiento de vacío existencial ante la finitud de la vida para llegar al 

eidos. 

 5. Interpretación del fenómeno: Aquí se  da la significación del fenómeno 

 6. Construcción Teorética: Se genera una teorización eidética como Teorética 

del vacío existencial ante la finitud de la vida en los familiares de paciente 

crítico ingresado en una Unidad de Cuidados Intensivos. 

 



 

78 

3.7 Escenario e Informantes Clave 

 El escenario de la investigación corresponde al contexto físico, social o 

experimental en el que esta se desarrolla. Es sumamente importante describir con 

precisión el entorno donde tiene lugar la investigación, ya que los resultados y su 

interpretación puede depender en gran medida de dicho contexto(83). 

 Lo anteriormente expuesto nos lleva a considerar que, teóricamente, el 

escenario es concebido como una unidad en la cual es posible visibilizar los 

elementos que lo configuran. Esta concepción asegura la integridad en la 

aprehensión, el análisis, la comprensión y la interpretación del fenómeno en 

estudio, cumpliéndose así con los principios de la epistemología cualitativa, la cual 

propone el tránsito de la estructura al proceso, de las partes al todo, de la 

desarticulación a la integralidad, y del objetivismo a una realidad epistemológica 

global. En este caso, el escenario de la investigación lo constituyen las Unidades 

de Cuidados Intensivos (UCI) de un centro hospitalario ubicado en Valencia, 

Venezuela. 

 Al respecto, Mèlich señala que uno de los principales obstáculos en la 

investigación cualitativa es el acceso al escenario, ya que puede entorpecer el 

logro de los objetivos propuestos, en la medida en que el investigador sea 

percibido como un forastero, ajeno a ese espacio sociocultural de convivencia (84). 

 No obstante, en el caso particular de esta investigación, el investigador 

forma parte del personal médico de la institución hospitalaria mencionada, siendo 



 

79 

este escenario su lugar habitual de trabajo. Esta situación facilita el acercamiento 

a los informantes clave del estudio, ya que el investigador es parte activa de dicho 

contexto, lo que le permite acceder sin dificultad y desenvolverse con libertad 

dentro del entorno. 

 En cuanto a la autorización para la aplicación de las técnicas e instrumentos 

de recolección de información, se solicitó previamente el permiso correspondiente, 

tanto de forma verbal como escrita, ante la dirección del hospital. Asimismo, se 

presentarán los acuerdos relacionados con los principios bioéticos, incluyendo los 

consentimientos informados de los familiares de los pacientes involucrados, 

quienes serán los informantes clave de la investigación. 

3.8 Selección de los informantes 

 Los informantes clave fueron seleccionados de forma intencional entre 

familiares directos de tres (03) pacientes críticos. En una primera fase, y de 

acuerdo con las características noéticas, se les aplicó, previa explicación y 

consentimiento informado, el Test de Sentido de Vida (Purpose in Life Test o test 

PIL) de Crumbaugh y Maholick(85). 

 Este test mide la presencia o ausencia de vacío existencial y ha sido 

validado en países como España, Argentina y Colombia. Consta de veinte (20) 

ítems en una escala tipo Likert, cuyos valores oscilan entre uno (1) y siete (7), 

evaluando aspectos como la percepción del sentido de la vida, la vivencia de 

sentido de la vida y la actitud ante la muerte. De esta manera, valora el sentido de 



 

80 

la vida frente al vacío existencial en la persona, estableciendo que una puntuación 

igual o inferior a noventa y uno (91) indica una evidente carencia de sentido de 

vida o vacío existencial (ver Anexo). 

 Posteriormente, en una segunda fase, los informantes clave fueron 

sometidos a entrevistas en profundidad, con el fin de adentrarse en las vivencias 

durante su estancia en la UCI y comprender cómo estas experiencias configuran 

un nuevo ethos de vida, en el marco de una interacción cotidiana donde el 

investigador se desempeña como médico intensivista. 

 En cuanto al sentido de la vida o vacío existencial, Viktor Frankl sostiene 

que la búsqueda de sentido no depende de factores como sexo, raza, credo, 

nacionalidad, estatus social, situación afectiva o profesión, y que incluso en 

situaciones de sufrimiento extremo la persona no está impedida para encontrar un 

sentido a su vida (86). 

3.9 Proceso de Recolección de la Información y Sistematización de las 

Vivencias. 

 En esta etapa, el investigador abordó a los informantes clave desde su 

llegada a la UCI, como preámbulo a la narración de sus vivencias, con la finalidad 

de establecer una interacción empática y de confianza que facilitara la aplicación 

del Test de Sentido de Vida y la entrevista en profundidad. 

 Como señala Leal, “la entrevista, en la investigación cualitativa, es un 

instrumento técnico que mantiene gran sintonía epistemológica con este enfoque, 



 

81 

así como con su teoría metodológica. Esta entrevista adopta la forma de un 

diálogo coloquial; es un encuentro cara a cara, no estructurado”(87). 

 El análisis e interpretación de la información se realizó mediante la Técnica 

de Análisis de Contenido, de la cual emergieron categorías que permitieron 

generar una visión descriptiva de los hallazgos a través de la categorización y la 

triangulación. Esto facilitó la construcción de significados, el develamiento y la 

interpretación del vacío existencial ante la finitud de la vida en familiares de 

pacientes críticos, desde su vivencia en la UCI. Posteriormente, este proceso 

permitió configurar un vaivén recursivo entre comprensión e interpretación, en la 

generación de una teorética. 

3.10 Procedimiento Metodológico   

  Para el desarrollo de la investigación se establecieron seis (6) etapas con el 

fin de sistematizar los resultados: 

Primera Etapa: Diseño General de la Investigación 

 Comprende a su vez dos subfases: la primera se refiere a la revisión 

documental, en la cual se realizó la búsqueda bibliográfica con el objetivo de 

seleccionar diversas fuentes documentales y en línea relacionadas con el estudio, 

para extraer de cada una los elementos fundamentales que luego permitieron la 

elaboración del contexto teórico referencial. La segunda subfase dio inicio al 

trabajo de campo, partiendo de las entrevistas y transcripciones del instrumento 



 

82 

aplicado, lo que posibilitó la reflexión y comprensión de los fenómenos y 

realidades encontrados, de gran relevancia para el aporte doctoral. 

Segunda Etapa: Descripción Protocolar 

 En esta fase se llevó a cabo el proceso de categorización de la información, 

mediante el cual se elaboraron matrices, columnas y filas para codificar los datos, 

facilitando así su análisis. Esto permitió identificar las relaciones entre los 

fenómenos para la construcción teórica. 

Tercera Etapa: Categorización 

 Este proceso, según aclara Velásquez, consiste en “asignar categorías o 

clases significativas, ir constantemente diseñando y rediseñando, integrando y 

reintegrando el todo y las partes, a medida que se revisa el material y va 

emergiendo el significado de cada sector, párrafo, evento y hecho” (88). En ese 

mismo sentido, el autor expresa que “es la forma de lograr estructurar una imagen 

representativa y un patrón coherente en la lógica de lo que se quiere alcanzar; 

para darle mayor sentido a las partes y sus componentes, el investigador revisa 

los relatos para sintetizar las ideas o conceptos de la información obtenida” (88). 

Por tanto, la categorización consiste en resumir o sintetizar una idea o concepto a 

partir de un conjunto de información escrita, grabaciones o filmaciones para su 

manejo posterior, constituyendo así el dato cualitativo auténtico. 

 



 

83 

Cuarta Etapa: Triangulación 

Dentro del marco de una investigación cualitativa, la triangulación ofrece la 

alternativa de visualizar un problema desde diferentes ángulos (sea cual sea el 

tipo de triangulación), lo que incrementa la validez y consistencia de los hallazgos 

(89). Además, la triangulación es útil para identificar las diversas formas en que un 

fenómeno puede ser observado (90). De esta manera, la triangulación no solo 

valida la información pertinente producto de las técnicas e instrumentos 

empleados, sino que también amplía y profundiza la comprensión del fenómeno 

de estudio. Por ello, la triangulación se realizó una vez concluido el trabajo de 

recopilación de información. 

 Entre los criterios de excelencia en la investigación cualitativa figuran los 

procesos de triangulación de fuentes, metodológica y teórica. En la presente 

investigación se llevó a cabo una triangulación metodológica que combinó tres (3) 

técnicas cualitativas: primero, un análisis basado en la plataforma tecnológica del 

software Atlas.ti; segundo, la aplicación del Test de Sentido de Vida; y tercero, la 

reflexión fenomenológica de Fermoso (61). Estas tres técnicas aportaron solidez 

científica a la investigación mediante los criterios de consistencia y confirmabilidad 

que promueve Ruiz, quien afirma que “garantizan la rastreabilidad de los registros 

y la coherencia en los hallazgos”(91). 

Quinta Etapa: Develamiento   

Desde la hermenéutica de los relatos obtenidos, se presenta la narrativa 



 

84 

descriptiva y su constatación con los referentes teóricos, lo cual permitió visualizar 

con profundidad aquellos aspectos que develan el fenómeno de estudio. 

Sexta Etapa: Teorización o Teorética 

 En esta fase se presenta una síntesis descriptiva, matizada con los 

hallazgos, aceptando y utilizando las teorías que representan las conclusiones 

científicas del trabajo realizado. Se puede señalar que, según Martínez, “la teoría 

es una construcción mental, verbal o icónica, de naturaleza conjetural o hipotética, 

que obliga a pensar de un modo nuevo, a completar, integrar, unificar, sistematizar 

o interpretar un cuerpo de conocimiento que hasta ese momento se consideraba 

incompleto e impreciso” (92). Por tanto, la teoría constituye para el investigador un 

modelo que ofrece una estructura conceptual intangible, sistemática y coherente 

para ordenar los fenómenos de la investigación. 

 De acuerdo con esto, la teorética utiliza todos los medios disponibles para 

lograr la síntesis final de un estudio de investigación. Este proceso busca integrar 

los aportes de los autores reseñados, en el momento epistemológico y 

metodológico adecuado, donde las conjeturas dependen de las conexiones 

establecidas entre los fenómenos estudiados tras el trabajo de categorización. 

3.1.1 Rigor Científico que sustenta de la investigación 

 La calidad de una investigación está determinada, en buena parte, por el 

rigor científico, debido a ello, la presente investigación, se sustenta en los cuatro 



 

85 

procedimientos propuestos por Guba, et al(93) que permiten determinar la fiabilidad 

de la información:  

• Credibilidad: viene dada por el grado de confianza con que la información 

recabada se apega a la verdad y se demuestra. Coffey, et al (94)    lo señala 

como el uso correcto y adecuado de recursos, y procedimientos técnicos 

durante todo el proceso investigativo. En este aspecto Díaz C señala: la 

documentación recabada desde el inicio hasta la culminación, entendiéndose 

con esto, los apuntes, entrevistas grabadas, las transcritas, notas y 

agendas personales (95). Además, los consentimientos informados y hoja de 

resúmenes presentados a los entrevistados, y finalmente la evaluación por 

capítulo del tutor(a). 

• Confirmabilidad: denota el tema que habla de la objetividad, de la 

información e implica, otras personas, concuerden con respecto a la 

pertinencia o significado de los datos, como lo indica Ruiz pero también 

refiere el autor, como la habilidad de otro investigador de seguir la pista o la 

ruta de lo que el investigador original ha realizado(84). En este caso es 

necesario, un registro y documentación completa de las decisiones e ideas 

que el investigador haya tenido en relación con el estudio (95). 

• Transferibilidad: implica que los hallazgos tengan significado, para otros 

en situaciones similares, es decir se refiere a las posibilidades que los 

resultados, se puedan transferir o aplicar a otra persona, con contextos y 



 

86 

características similares. Y cómo dice Plaza et al “esto es posible porque en 

la investigación cualitativa, cualquier sujeto que pertenezca al grupo 

específico de estudio, es considerado representativo de aquel grupo”. Por lo 

tanto, la experiencia de cualquier persona, si está bien descrita, representa 

una parte de la vida del mundo (95). Solo queda la tarea de establecer, qué 

posición tiene en relación al grupo del que forma parte y por supuesto el 

significado de sus narraciones en cuanto a las experiencias de vida. 

• Formalidad: según las recomendaciones de Polit et al, esta habla de la 

estabilidad, en el tiempo y frente a diversas situaciones, lo que hace la 

investigación auditable en el tiempo (95). 

3.1.2 Consideraciones éticas de la investigación 

 Toda investigación debe realizarse de acuerdo con la ley y siguiendo 

principios éticos rigurosos, lo que beneficia no solo a los participantes, sino 

potencialmente a toda la humanidad(96). 

 El hecho de investigar temas tan sensibles y delicados como el sentido de 

la vida, la finitud de la misma y el vacío existencial en familiares de pacientes 

críticos en una Unidad de Cuidados Intensivos requiere que el abordaje se haga 

con un alto grado de tacto axiológico, dado que los entrevistados se encuentran en 

situaciones vivenciales muy emotivas. 

 Consciente de las implicaciones éticas en el quehacer científico (97), así 

como de la diversa legislación desarrollada en este contexto, la presente 



 

87 

investigación se llevará a cabo conforme a la normativa vigente que asegura el 

respeto a la dignidad humana, la autonomía de la voluntad, y la protección de los 

datos (privacidad y confidencialidad), todo ello bajo el resguardo de un 

consentimiento informado. 

 En cuanto al consentimiento informado, la literatura bioética ha tratado 

extensamente sobre este tema(98), a veces considerándolo un requisito meramente 

burocrático para la investigación(99), o un documento legal de protección para los 

investigadores(100). 

 Para Vargas L., Flisser A. y Kawa S., el consentimiento informado es un 

proceso delicado que comienza con el contacto inicial con el participante o 

participantes del proyecto, mediante la entrega de información comprensible y no 

sesgada, respondiendo a las preguntas a medida que surjan y asegurando que 

cada participante comprenda adecuadamente lo que sucederá durante la 

investigación. Este proceso evidencia el respeto por la dignidad y el 

reconocimiento de la autonomía de los participantes, quienes deben tomar una 

decisión libre y sin coerción(100). 

 Atendiendo estas consideraciones, como investigador tengo el deber y la 

responsabilidad de informar de manera clara y completa la finalidad de la 

investigación y el uso que se dará a la información. Asimismo, debo cerciorarme 

de que el participante comprenda adecuadamente toda la información relacionada 

con el estudio y su rol dentro del mismo. 



 

88 

 El consentimiento informado para esta investigación incluirá los elementos 

propios de un formato general, tales como: el objetivo del estudio, los beneficios, 

la confidencialidad de la información, la advertencia de que la recolección de datos 

será grabada en audio (únicamente las conversaciones autorizadas), y la libertad 

de los participantes para retirarse de la investigación cuando lo consideren 

pertinente. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

89 

 

ESCENARIO IV  

ANALISIS E INTERPRETACION DE LOS RESULTADOS 

 “La teoría en la investigación cualitativa no es un punto de partida, sino un destino 

al que se llega a través de un viaje de descubrimiento.” 

K. Charmaz 

 

El análisis de los resultados obtenidos en este estudio busca comprender 

cómo los familiares de pacientes ingresados en una UCI enfrentan el vacío 

existencial y la conciencia de la finitud de la vida. A través de la interpretación de 

los datos recolectados, se pretende identificar patrones de pensamiento, 

respuestas emocionales y mecanismos de afrontamiento, el papel que juegan 

factores como la espiritualidad, el apoyo social y la percepción del sufrimiento; así 

como visibilizar la dimensión existencial del acompañamiento en contextos críticos 

no solo sobre lo que los familiares expresan explícitamente, sino también las 

tensiones internas, silencios y metáforas que dan cuenta de su vivencia 

existencial. 

Entrevista Nº 1  
Entrevistador: CF 
Entrevistado: Familiar 1 (Hijo) 

RELATO: 

Me siento mal.  En mi vida no había experimentado esta sensación de vacío que 

siento. En mi caso mi madre lo es todo.  Y siento ahora mismo que una parte de 



 

90 

mí no está.  A pesar de que no ha muerto, ya me han comentado los doctores que 

hay una alta probabilidad de morir. 

La miro ahora mismo sedada, vulnerable en esa cama con tantos aparatos encima 

que ya no es la misma. Siempre ha sido una mujer fuerte, independiente y ahora 

esta indefensa. Me da mucha tristeza eso. Es un choque emocional tremendo.  

En las pocas oportunidades que pudo haber tenido algún problema y estar 

afectada podía hacer algo al respecto. Pero lo que está pasando, yo no puedo 

hacer nada más allá de darle compañía. Yo no tengo claro una solución a lo que 

está viviendo.  

Y más allá de imaginarme que saldrá de esto, siento es lo contrario, mis 

pensamientos están en que ya no estará más conmigo. Y sufro por eso.  

Ayer salí del hospital, y me sentí tan mal pero tan mal de que podía suceder 

cualquier cosa mientras no estaba, y eso incremento más mi angustia, mi 

ansiedad. Hubo un momento en el cual caminaba inerte, sin rumbo, era como que 

todo lo que estaba alrededor mío no existiera. No que no existiera, era como si yo 

no formara parte de este mundo, que todo a mí alrededor tenía su lugar pero yo 

no. Fue una sensación muy extraña que nunca había sentido.  Soledad, 

desprotección, ansiedad, miedo. 

El sufrimiento es terrible, no debería existir ese sentimiento. Podríamos aprender 

de la vida sin necesidad de sufrir. No sé qué opinar sobre la muerte. No lo tengo 

claro. Quizás no deberíamos ser eternos, pero no encuentro ahora mismo, no se 

razonar. Algo debería existir.  Algo como que borren de tu memoria, todo lo que 

has vivido con esa persona que muere, para no sufrir. 

Sobre el vacío existencial o pérdida del sentido de la vida, creo ahora mismo 

quizás me esté pasando eso. Y no se lo deseo a nadie (llanto). 

 

 

 



 

91 

Se presenta en el Cuadro Nº1, el proceso de categorización de la información 

 
CUADRO 1 

PROCESO DE CATEGORIZACIÓN 

N° Entrevista Categorías 

1 Me siento mal.  Estado de ánimo 

Sensación de vacío 

Valor del familiar 

Ausencia 

2 En mi vida no había experimentado esta sensación de 
vacío que siento.  

3 A pesar de que no ha muerto, ya me han comentado

4  los doctores que hay una alta probabilidad de morir. 

5 La miro ahora mismo sedada, vulnerable  
Vulnerabilidad 

Contraste de actitudes 6 en esa cama con tantos aparatos encima

7  que ya no es la misma.  

8 Siempre ha sido una mujer fuerte, independiente

9 y ahora esta indefensa.  

10 Me da mucha tristeza eso.  Sentimiento de tristeza 

Dolor emocional 
11 Es un choque emocional tremendo. 

12 En las pocas oportunidades que pudo haber tenido Impotencia 

 
Compañía 13  algún problema y estar afectada podía hacer

14  algo al respecto. Pero lo que está pasando, yo no

15  puedo hacer nada más allá de darle compañía

16 Yo no tengo claro una solución a lo que está viviendo.  

Reflexiones de realidad 

Muerte anticipada 

Sufrimiento 

17  Y más allá de imaginarme que saldrá de esto, siento

18 es lo contrario, mis pensamientos están en que ya no 

19 estará más conmigo Y sufro por eso.

20  Ayer salí del hospital, y me sentí tan mal pero  

 
21  tan mal de que podía suceder cualquier cosa



 

92 

N° Entrevista Categorías 

22  mientras no estaba, y eso incremento más mi  

 

Angustia 

Miedo 

Ansiedad 

23  angustia, mi ansiedad.  

24 Hubo un momento en el cual caminaba inerte,

25  sin rumbo, era como que todo lo que estaba

26  alrededor mío no existiera. 

27 No que no existiera, era como si yo no formara

28  parte de este mundo, que todo a mí alrededor

29  tenía su lugar pero yo no.  

30 Fue una sensación muy extraña que nunca  
 

Vacío existencial 31  había sentido. Caminaba sin rumbo. 

32 . No me sentía humano. Fue como un trance

33 . Me costó recuperar esa sensación al llegar de

34  nuevo al hospital.  

35 Creo que en estos momentos, el poco consuelo que  

Consuelo 

Resignacion 
36  puedo tener, es que a pesar de como esta, estoy cerca 

37   de ella. Alejarme me pone peor.  

38 Pido mucho mucho para que mi mama  

Esperanza 
Fe 

Nimio consuelo 
Emociones experimentadas 

39  mejore. No sabes cuánto (lagrimas) le he

40  hecho muchas promesas si llega a salir bien

41  de esto, pero eso no me calma. No calma

42  como me siento. 

43 ENT: ¿Qué opinión tiene sobre la muerte?  
Poca claridad sobre la muerte

Evasión del sufrimiento 44 No lo sé. No lo tengo claro.  



 

93 

N° Entrevista Categorías 

45 Quizás no deberíamos ser eternos, pero no Imposibilidad de calma 
Tristeza 

Desprotección 
Soledad 

Muerte/razonamiento 

46  encuentro ahora mismo, no se razonar. 

47 Algo debería existir.  Algo como que borren de

48  tu memoria, todo lo que has vivido con esa

49  persona que muere, para no sufrir.

50 ENT: ¿Qué opinión tiene sobre el vacío  
Manifestación del dolor 
Valoración negativa del 

sufrimiento 
Rechazo al vacío existencial 

51  existencial o pérdida del sentido de la vida?

52 Creo ahora mismo quizás me esté pasando

53  eso. Y no se lo deseo a nadie (llanto).

 

Fuente: Franco Sánchez (2025) 

Una vez categorizada la información, se procede con el apoyo del Programa 

Atlas.ti, para realizar el proceso de la primera triangulación metodológica.  

FIGURA Nº 2 
CATEGORIZACIÓN DEL PROGRAMA ATLAS.TI.– SEGMENTO A 

Fuente: Franco Sánchez (2025) 



 

94 

FIGURA Nº 3 
CATEGORIZACIÓN DEL PROGRAMA ATLAS.TI.– SEGMENTO B. 

Fuente: Franco Sánchez (2025) 

El proceso de triangulación metodológica con el apoyo del Programa 

Atlas.ti,, confirma que la información categorizada se corresponde realmente con 

el discurso de los informantes, lo que contribuye con el rigor científico de la 

investigación. En el Cuadro Nº 2, se refleja esta síntesis. 

CUADRO 2  

SUMARIO DE LAS CATEGORÍAS Y CÓDIGOS. 

CITA CATEGORIA CÓDIGOS 
ATLAS TI

“Tristeza, soledad, desprotección, ansiedad, 
miedo”. 
(2321:2372) - D 1: Familiar1_doc_prim_1 

 
Ansiedad 

Desprotección 
Miedo 

Soledad 
Tristeza

“Y siento ahora mismo que una parte de mí no 
está. A pesar de que no ha muerto, ya me han 
comentado los doctores que hay una alta 
probabilidad”.  
 (614:755) - D 1: Familiar1_doc_prim_1 

 

Anticipación a la 

muerte 

 
 

Muerte anticipada 



 

95 

CITA CATEGORIA CÓDIGOS 
ATLAS TI

“Pido mucho mucho para que mi mamá mejore. 
No sabes cuánto (lagrimas) le he hecho muchas 
promesas si llega a salir bien de esto, pero eso 
no me calma. No calma como me siento”.  
(2060:2261) - D 1: Familiar1_doc_prim_1

 
Promesa 

trascendental 

 
Ausencia de calma 

Visión religiosa 

 “Me costó recuperar esa sensación al llegar de 
nuevo al hospital. Creo que en estos momentos, 
el poco consuelo que puedo tener, es que a 
pesar de como esta, estoy cerca de ella”.  
(1883:2059) - D 1: Familiar1_doc_prim_1 

 
 

Cercanía 

 
Compañía 
Consuelo 

“Es un choque emocional tremendo”. 

(956:987) - D 1: Familiar1_doc_prim_1 

Choque 
emocional 

 
Dolor emocional 

“En las pocas oportunidades que pudo haber 
tenido algún problema y estar afectada podía 
hacer algo al respecto. Pero lo que está 
pasando, yo no puedo hacer nada más allá de 
darle compañía”. 
(989:1175) - D 1: Familiar1_doc_prim_1 

 
Compañía 

 
Valor familiar 

Impotencia 

“Me costó recuperar esa sensación al llegar de 
nuevo al hospital. Creo que en estos momentos, 
el poco consuelo que puedo tener, es que a 
pesar de como esta, estoy cerca de ella”. 
(1883:2059) - D 1: Familiar1_doc_prim_1

 
Consuelo 

 
Cercanía 

Consolación 

“Tristeza, soledad, desprotección, ansiedad, 

miedo”.  

2321:2372) - D 1: Familiar1_doc_prim_1 

 
Desprotección 

Ansiedad 
Miedo 

Soledad 
Tristeza 



 

96 

CITA CATEGORIA CÓDIGOS 
ATLAS TI

“Ayer salí del hospital, y me sentí tan mal pero 
tan mal de que podía suceder cualquier cosa 
mientras no estaba, y eso incremento más mi 
angustia, mi ansiedad. Hubo un momento en el 
cual caminaba inerte, sin rumbo, era como que 
todo lo que estaba alrededor mío no existiera. 
No que no existiera, era como si yo no formara 
parte de este mundo, que todo a mí alrededor 
tenía su lugar pero yo no. Fue una sensación 
muy extraña que nunca había sentido. 
Caminaba sin rumbo. No me sentía humano. 
Fue como un trance”. 
(1374:1881) - D 1: Familiar1_doc_prim_1 

 
 
 

Enajenación 

 
 
 

Suspensión 
Experiencia 

subjetiva 
Trance 

“Yo no tengo claro una solución a lo que está 
viviendo. Y más allá de imaginarme que saldrá 
de esto, siento es lo contrario, mis 
pensamientos están en que ya no estará más 
conmigo”. 
(1177:1355) - D 1: Familiar1_doc_prim_1 

 
 

Sufrimiento 

 
 

Visión pesimista 

“Algo debería existir. Algo como que borren de 
tu memoria, todo lo que has vivido con esa 
persona que muere, para no sufrir”  
(2604:2836) - D 1: Familiar1_doc_prim_1

Suprimir los 
recuerdos. 

 
Rechazo al 
sufrimiento 

“En las pocas oportunidades que pudo haber 
tenido algún problema y estar afectada podía 
hacer algo al respecto. Pero lo que está 
pasando, yo no puedo hacer nada más allá de 
darle compañía”. 
(989:1175) - D 1: Familiar1_doc_prim_1 

 
 

Impotencia 

 
 

Acompañamiento 

“Creo ahora mismo quizás me esté pasando 
eso. Y no se lo deseo a nadie“ 
(2934:3013) - D 1: Familiar1_doc_prim_1 

Manifestación 
del sufrimiento 

Visión negativa del 
vacío existencial 

“Que es terrible, no debería existir ese 
sentimiento”  
(2443:2493) - D 1: Familiar1_doc_prim_1

Rechazo al 
sufrimiento 

Vivir sin sufrimiento

“En mi vida no había experimentado esta 
sensación de vacío que siento”.  
(512:581) - D 1: Familiar1_doc_prim_1

Sensación de 
vacío 

Emociones no 
experimentadas 

“Y sufro por eso”.  sufrimiento Manifestación de 



 

97 

CITA CATEGORIA CÓDIGOS 
ATLAS TI

(1357:1372) - D 1: Familiar1_doc_prim_1 dolor 

“En mi caso mi madre lo es todo”  
(582:611) - D 1: Familiar1_doc_prim_1 

 
Valor afectivo 

 
Valor familiar 

“Me siento mal”.  
(497:510) - D 1: Familiar1_doc_prim_1

Estado de ánimo Tristeza

“Yo no tengo claro una solución a lo que está 
viviendo. Y más allá de imaginarme que saldrá 
de esto, siento es lo contrario, mis 
pensamientos están en que ya no estará más 
conmigo”. 

 
Pesimismo 

 
Falta de claridad 

Desconsuelo 

 
Fuente: Franco Sánchez (2025) 

 

Continuando con el rigor científico de la investigación para su validez y 

confiabilidad se presenta el proceso de la segunda triangulación metodológica, a 

través del Test Pil (Sentido de la Vida).  

CUADRO 3 TEST PIL (SENTIDO DE LA VIDA) 

 1 2 3 4 
Neutral

5 6 7 

1-Generalmente 
me encuentro: 

Aburrido 2     Entusiasmado

2-La vida me 
parece 

Aburrida  3    Emocionante

3-En la vida tengo: Ninguna meta   4   Muchas metas y 
anhelos definidos

4-Mi existencia 
personal es:  

Sin sentido ni 
propósito 

 3    Llena de 
sentidos y 
propósitos 

5-Cada día es:  Exactamente 
igual 

     Siempre nuevo y 
diferente 



 

98 

 1 2 3 4 
Neutral

5 6 7 

6-Si pudiera 
elegir:  

Nunca habría 
nacido 

  4   Tendría otras 
nueve vidas 
iguales a esta

7-Después 
de jubilarme: 

Holgazanearía 
el resto de mi 

vida 

     Haría las cosas 
emocionantes 
que siempre 
deseé realizar

8-En el logro de 
mis metas vitales:  

No he 
conseguido 
ningún progreso

   5  He llegado a mi 
realización 
completa 

9-Mi vida es:  Vacía y llena 
de desesperación 

2     Un conjunto de 
cosas buenas y 
emocionante 

10-Si muriera hoy, 
me parecería que 
mi vida ha sido:  

Una completa 
basura)  

2     Muy valiosa

11-Al pensar en 
mi propia vida:  

Me pregunto a 
menudo la razón 
por la que existo

2     Siempre 
encuentro 
razones para vivir

12-Tal y como yo 
lo veo en relación 
con mi vida, el 
mundo:  

me confunde 
por completo 

     Se adapta 
significativamente 
a mi vida 

13-Me considero:  Una persona 
irresponsable 

     Una persona 
muy 

responsable

14-En cuanto a la 
libertad de que 
dispone para 
hacer sus propias 
elecciones, creo 
que el hombre es: 

Completamente 
esclavo de las 
limitaciones de la 
herencia y del 
ambiente 

2     Absolutamente 
libre de hacer 
todas sus 
elecciones vitales 

15-Con respecto a 
la muerte, estoy:  

Falto de 
preparación 

y atemorizado 

     Preparado y sin 
temor 

16-Con respecto 
al suicidio:  

Lo he 
considerado 
seriamente como 
una salida a mi 
situación 

   
4 

  Nunca le he 
dedicado un 
segundo de 
pensamiento 



 

99 

 1 2 3 4 
Neutral

5 6 7 

 
17-Considero que 
mi capacidad para 
encontrar un 
significado, un 
propósito en la 
vida es:  

 
Prácticamente 

nula 

  
 

3 

    
 
Muy grande 

18-Mi vida está:  Fuera de mis 
manos y 

controlada por 
factores 
externos

     En mis manos y 
bajo mi control 

19-Enfrentarme a 
mis tareas 
cotidianas supone:  

Una experiencia 
dolorosa y 
aburrida 

 3    Una fuente de 
placer y 
satisfacción 

20-He 
descubierto:  

Ninguna misión o 
propósito en mi 
vida 

2     Metas claras y un 
propósito 
satisfactorio para 
mi vida 

Puntuaciones 4 12 12 12 5 0 7 

Total de puntos  
52 puntos 

 
 
Interpretación: Al tener en cuenta el total máximo de 140 puntos del test PIL, 

considera que quienes obtienen puntuaciones inferiores a 90 se encuentran en un 

estado de vacío existencial. 

 La sumatoria del  Test Pil (Sentido de la Vida)  correspondiente al familiar 1,  

es de un total de 52 puntos, reportando que dicho informante se encuentra en un  

estado de vacío existencial, el cual queda reflejado en las respuestas a las 

preguntas realizadas durante la entrevista: 



 

100 

ENT:   Puede comentarme sobre la vivencia que ha tenido desde que su 

familiar ingreso a la UCI. 

Me siento mal. En mi vida no había experimentado esta sensación de vacío que 

siento. En mi caso mi madre lo es todo. Y siento ahora mismo que una parte de mí 

no está. A pesar de que no ha muerto, ya me han comentado los doctores que hay 

una alta probabilidad. Me da mucha tristeza eso. Es un choque emocional tremendo, 

mis pensamientos están en que ya no estará más conmigo. Y sufro por eso. Ayer 

salí del hospital, y me sentí tan mal pero tan mal de que podía suceder cualquier 

cosa mientras no estaba, y eso incremento más mi angustia, mi ansiedad. Hubo un 

momento en el cual caminaba inerte, sin rumbo, era como que todo lo que estaba 

alrededor mío no existiera. No que no existiera, era como si yo no formara parte de 

este mundo, que todo a mí alrededor tenía su lugar pero yo no. Fue una sensación 

muy extraña que nunca había sentido. Caminaba sin rumbo. No me sentía humano. 

Fue como un trance. Me costó recuperar esa sensación al llegar de nuevo al 

hospital. Creo que en estos momentos, el poco consuelo que puedo tener, es que a 

pesar de como esta, estoy cerca de ella. Alejarme me pone peor.  Le pido mucho 

mucho para que mi mama mejore. No sabes cuánto (lagrimas) le he hecho muchas 

promesas si llega a salir bien de esto, pero eso no me calma. No calma como me 

siento. 

ENT:   Puede describir cuáles son sus emociones 

Tristeza, soledad, desprotección, ansiedad, miedo. 

ENT:  ¿Qué opinión le da a usted el sufrimiento? 

Que es terrible, no debería existir ese sentimiento. Podríamos aprender de la vida sin 

necesidad de sufrir. 

ENT: ¿Qué opinión tiene sobre la muerte? 

No lo sé. No lo tengo claro. Quizás no deberíamos ser eternos, pero no encuentro 

ahora mismo, no se razonar. Algo debería existir. Algo como que borren de tu 

memoria, todo lo que has vivido con esa persona que muere, para no sufrir. 



 

101 

ENT: ¿Qué opinión tiene sobre el vacío existencial o pérdida del sentido de la 

vida? 

Creo ahora mismo quizás me esté pasando eso. Y no se lo deseo a nadie (llanto).

Fuente: Franco Sánchez (2025) 

 

Continuando con el rigor científico de la investigación para su validez y 

confiabilidad se presenta a continuación el cuadro Nº 4, en el cual se describe la 

tercera triangulación interna.  

 
CUADRO 4  

TRIANGULACIÓN REFLEXIÓN FENOMENOLÓGICA 

SUBFAMILIA 
EVIDENCIA 

FENOMENOLÓGICA
CATEGORÍA 

Primer plano: El mundo 
teorético 

Línea: 17 
Reflexiones de 

realidad 

Línea: 2 Sensación de vacío 

Líneas: 18-19 Muerte anticipada 

 
 
Segundo plano:  El mundo 
vital 

Línea: 1 Estado de ánimo 

Líneas: 20-21-22-23-24-
25-26-27-28-29 

Enajenación 

Líneas: 47-48-49 Valoración negativa 
del sufrimiento 

Líneas: 52-53 Evasión del 
sufrimiento 

Rechazo al vacío 
existencial 

 
 
 
 
 
Tercer plano: Actitud 

Líneas: 5-6-7-8-9 Vulnerabilidad 
Impotencia 

Líneas: 10-11 Manifestación del dolor
Imposibilidad de calma

Línea: 15 Cercanía  



 

102 

SUBFAMILIA 
EVIDENCIA 

FENOMENOLÓGICA
CATEGORÍA 

fenomenológica Compañía 

Líneas:18-19 Anticipación de la 
muerte 

Ausencia 

Cuarto plano:  La 
subjetividad trascendental 

Líneas: 30-31-32-33-34 Pensamientos de 
realidad anticipada 
Vacío existencial 

 
Ontológico 

Líneas: 38-39-40-41-42 Sensaciones no 
experimentadas  

Gnoseológico Línea: 44 Claridad sobre la 
muerte 

Fuente: Franco Sánchez (2025) 
 
 

Seguidamente, se presenta en la Figura Nº 4, la visión esquemática de las 

triangulaciones realizada los cuales se asocian explícitamente. 

FIGURA 4 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fuente: Franco Sánchez (2025) 



 

103 

REFLEXIÓN CONCLUYENTE 1: LO HERMENÉUTICO 

Una vez plasmado los procesos de triangulación, se presenta la Reflexión 

Concluyente de la entrevista 1, en la cual se analizó hermenéuticamente lo 

relatado y descrito por parte del informante. 

El panorama general de interpretación de la realidad abordada cualitativamente 

apunta a la actitud fenomenológica, en este primer caso, representada por las 

vivencias y las experiencias del informante clave  en relación con la situación de 

su familiar, quien enfrenta la posibilidad de abandonar la existencia. Entre las 

razones del conocimiento con las que se vinculan la mayoría de las categorías 

figuran el Ser y sus valores; es decir, las perspectivas ontológica y axiológica.  

Al abordar la hermenéutica emergente, en esta primera entrevista, en el 

plano inicial, que se ha denominado mundo teorético, se manifiestan categorías 

como Reflexiones de realidad, Sensación de vacío y Muerte anticipada, lo que 

refleja un componente de comprensión de la realidad frente al contexto que es 

desolador.  

En el segundo plano, que se identifica como mundo vital, se devela en el 

informante clave un estado de ánimo desesperanzador, generado por una 

sensación de vacío que desencadena un rechazo al sufrimiento por que éste se 

asume como un elemento negativo. En este contexto, se equipara la sensación de 

vacío con un sentimiento de rechazo a ese vacío existencial como categoría que 



 

104 

refuerza una realidad interna que experimenta el familiar del paciente en estado 

crítico ante la posibilidad de morir.  

La actitud fenomenológica, en el tercer plano, ostenta la mayor cantidad de 

categorías que se organizan en el eje del campo semántico de actitud frente a la 

finitud de la vida; en vista de que el familiar anticipa la muerte y reflexiona sobre la 

vulnerabilidad del ser humano contextualizando la situación que enfrenta el 

paciente que lucha por su vida y por él quien le acompaña en este proceso vital de 

existencialidad. Emergen sentimientos de confusión, manifestaciones del dolor y 

conflictos de pertenencia que matizan la experiencia de vida del entrevistado. 

El en cuarto plano, etiquetado como la subjetividad transcendental, se 

experimenta el vacío existencial ante los pensamientos negativos y nefastos de 

una realidad anticipada, dado la muerte no se ha hecho presente, pero se 

presiente al deambular en la mente de quien acompaña al paciente en estado 

crítico. Ontológicamente, se enfrenta la muerte de un ser que se vincula con el 

familiar por consanguinidad directa, ya que forma parte de su descendencia.  

Desde la perspectiva gnoseológica, se devela claridad ante la muerte, que 

conllevan a que el entrevistado se enfrente a sensaciones que anteriormente no 

había experimentado. La finitud de la vida, evidencia vivencias del vacío 

existencial que está marcada por la confusión, el rechazo y la negación.  El 

razonamiento de una visión existencial no aceptada y la anticipación de la muerte 

se materializan en el plano físico y se vive espiritualmente.  



 

105 

CUADRO 5 

FINITUD DE LA VIDA VACÍO EXISTENCIAL 

 

 

A pesar de que no ha muerto, ya me han 
comentado los doctores que hay una alta 
probabilidad de morir. Ya no estará más 
conmigo. 

En mi vida no había experimentado esta 
sensación de vacío que siento. 

Mi madre lo es todo.  

Una parte de mí no está.

Me da mucha tristeza eso

Yo no tengo claro una solución 

Y sufro por eso.

era como si yo no formara parte de este 
mundo,

No me sentía humano.

Alejarme me pone peor.  

No calma como me siento. Tristeza, soledad, 
desprotección, ansiedad, miedo. 

Algo como que borren de tu memoria, todo lo 
que has vivido con esa persona que muere, 
para no sufrir.

Fuente: Franco Sánchez (2025) 

 

En la Figura Nº 5 se presenta la red de relaciones entre las categorías 

presentes en la Reflexión Concluyente. 

De manera cíclica y en forma recurrente, se presentan los aportes del 

segundo informante, quien posee una relación filial distinta al primero, pero que en 

condiciones similares enfrenta la difícil situación de enfrentar la potencial muerte 

de un ser querido. 

 



 

106 

FIGURA 5 
REFLEXIÓN CONCLUYENTE  

RED DE RELACIONES ENTRE CATEGORÍAS 

. 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Diseño: Franco Sánchez (2025) 
 
 
Entrevista Nº 2 
Entrevistador: CF 
Entrevistado: Familiar 2 (Hermana) 

Relato: 
 
Bueno sí. (Suspiro) La verdad estoy viviendo mucho estrés. Yo soy la única 

persona que he estado con él estos días. Ha sido un gran impacto, intentando 

tener un recuerdo de la última vez que lo vi normal antes de que pasara todo.No 

entiendo que sucede. Trate de luchar para eso. Desde que lo encontré en casa 

todo ha cambiado en mí, no me siento la misma persona, estoy viviendo algo muy 

duro. Nadie se imagina por lo que estoy pasando, han sido muchas cosas como 

etapas, primero al encontrarlo en casa inconsciente, desde que llame la 

ambulancia a llegar acá intentando todo lo posible por hacer algo para salvarle la 

vida. Luego al llegar me dijeron estaba en paro terminó de salir del paro lo 



 

107 

ingresaron en UCI. Ahora mismo mis pensamientos de futuro no están claros al 

tener un inmenso miedo a que fallezca. Son cosas a los cuales no estás 

preparado. Tengo en mente de forma repetida es en que fallamos y que se falló, 

son preguntas que me hago. O no sé qué a lo mejor que lo que yo intento decirme 

a mí a lo mejor ese cuerpo estaba muy deteriorado e iba a suceder así fuese lo 

que hiciéramos. Siento que he perdido esa parte positiva, de positivismo, de 

optimismo no pensaba en decirlo. Siento estrés, desesperación, enojo. Siento que 

no es posible sabes como que esto no. Yo creo estoy algo en shock. (llanto) quiero 

que esto no esté pasando. Estoy con usted porque creo me hará algo bien drenar 

lo que siento. Han venido familiares y amigos y no desea ver a nadie. Ni hablar 

con nadie. Siento enojo y quiero hablar con Dios de por qué está sucediendo todo 

esto. Quiero hablar con la cara a cara y que me explique por qué le está 

sucediendo esto a mi hermano. Que me ayude a aceptar lo que estoy viviendo. 

Hasta cuando tengo que pasar por situaciones dolorosas, una más fuerte, una 

más fuerte. Lo que se siente con un hermano es distinto a lo que se siente con 

otra persona, es muy distinto, y yo me digo, coño, y como será entonces la muerte 

de mis padres, va uno a tirarse de un balcón, va uno a pensar en suicidio, porque 

esto es enorme. (Sigue en llanto). Tengo miedo, mucho miedo de que muera. Y no 

sé por qué pero me siento como que ya está muerto. Lo que hago es recordar 

cuando éramos chiquitos, las travesuras, tantas cosas. Y me digo: Dios mío ya 

más nunca vamos a ser 4 (hermanos). Siento algo, que no se explicarlo. 

Generalmente la muerte pega. Yo he enterrado a mis abuelos, pero un hermano 

es una cosa que uno quisiera, yo ahora mismo quisiera estar dormida o muerta 

para no sentir lo que siento, y me desespero porque no sé cuánto más va a durar 

todo esto. Esto es muy duro, y este enojo. Yo por respeto no digo nada contra Dios 

porque se me ha educado con respeto al Todopoderoso, y ahora entiendo porque 

la gente se enoja con Dios, porque es un sentimiento horrible lo que siento. Yo 

pienso que pareciera que es algo que no podemos evitar, pero pienso que no nos 

enseñan a evitarlo, y creo que es algo innecesario, no debería existir el 

sufrimiento, esto, lo que yo ahora siento, no lo debería sentir nadie, en ningún 



 

108 

momento. NI cuando se muere tu papa, tu mama, un tío.Que no deberíamos morir, 

porque es muy dura la ausencia de alguien que amas. Si tenemos que morir, que 

todos muramos viejos. Alguien joven no debería morir. Deberíamos todos llegar a 

viejos y que si es parte de la vida, no debería hacernos sentir mal. Ahora mismo 

me siento deprimida y sin rumbo. Porque mi hermano es el que está allí para todo. 

Todo lo que yo decido, todas mis decisiones en gran o menor medida las consulto 

con mi hermano. Y ahora mismo me siento sin rumbo, no sé cómo seguir no está 

el. A quien le voy a comentar cualquier idea o meta que yo quiera, y me diga ok 

está bien hazlo o no lo hagas. Él es mi soporte y pilar y me siento como 

descarriada. Me siento huérfana como que quien me va a ayudar a caminar, estoy 

desorientada. 

 

En lo adelante, se presenta el proceso de categorización de esta segunda 

entrevista en el Cuadro Nº 6 

CUADRO 6 

PROCESO DE CATEGORIZACIÓN 

N°                        Entrevista  Categorías 

1 La verdad estoy viviendo mucho estrés.  Angustia 
Zozobra 

2 Yo soy la única persona que he estado con él estos Compañía 

3  días.  

4 Ha sido un gran impacto, intentando tener un  

Evocaciones 
5  recuerdo de la última vez que lo vi normal antes 

6  de que pasara todo. 

7 No entiendo que sucede. Trate de luchar para eso. Impacto 

8  Desde que lo encontré en casa todo ha cambiado Valor del amor filial. 



 

109 

N°                        Entrevista  Categorías 

9  en mí, no me siento la misma persona, estoy  
Metamorfosis. 

10  viviendo algo muy duro.  

11 Nadie se imagina por lo que estoy pasando, han  

Momentos de angustia 

Intentos de salvación 
12  sido muchas cosas como etapas, primero al 

13  encontrarlo en casa inconsciente, desde que 

14  llame la ambulancia a llegar acá intentando todo 

15  lo posible por hacer algo para salvarle la vida. 

16  Luego al llegar me dijeron estaba en paro terminó 

17  de salir del paro lo ingresaron en UCI.  

18 Ahora mismo mis pensamientos de futuro no están Futuro incierto 

19  claros al tener un inmenso miedo a que fallezca. 

20  Son cosas a los cuales no estás preparado.  Falta de preparación. 

21 Tengo en mente de forma repetida es en que  

Cuestionamiento 

Culpa 
22  fallamos y que se falló, son preguntas que me 

23  hago. O no sé qué a lo mejor que lo que yo intento 

24  decirme a mí a lo mejor ese cuerpo estaba muy 

25  deteriorado e iba a suceder así fuese lo que 

26  hiciéramos.  

27 Siento que he perdido esa parte positiva, de Pérdida de optimismo 

28  positivismo, de optimismo no pensaba en decirlo. 

29  Siento estrés, desesperación, enojo. Siento que Consternación 



 

110 

N°                        Entrevista  Categorías 

30  no es posible sabes como que esto no. Yo creo Enfado 

Rechazo a la situación. 
 

Catarsis. 

31  estoy algo en shock. (llanto) quiero que esto no 

32  esté pasando. Estoy con usted porque creo me 

33  hará algo bien drenar lo que siento. 

34 Han venido familiares y amigos y no desea ver a Negación comunicativa 

35  nadie. Ni hablar con nadie.  

36 Siento enojo y quiero hablar con Dios de por qué  
Cuestionando a Dios. 

Reclamo. 

Solicitud de ayuda divina. 

37  está sucediendo todo esto. Quiero hablar con la 

38  cara a cara y que me explique por qué le está 

39  sucediendo esto a mi hermano. Que me ayude a 

40  aceptar lo que estoy viviendo.  

41 Hasta cuando tengo que pasar por situaciones Circunstancias desoladas.

42  dolorosas, una más fuerte, una más fuerte.  

43 Lo que se siente con un hermano es distinto a lo  

Manifestación de pérdida.
44  que se siente con otra persona, es muy distinto, y 

45  yo me digo, coño, y como será entonces la muerte 

46  de mis padres, va uno a tirarse de un balcón, va 

47  uno a pensar en suicidio, porque esto es enorme. 

48  Tengo miedo, mucho miedo de que muera.   
Anticipación a la muerte. 

49 Y no se por qué pero me siento como que ya está 

50  muerto.  



 

111 

N°                        Entrevista  Categorías 

51 Lo que hago es recordar cuando éramos chiquitos, Evocación 
Confortante. 

52  las travesuras, tantas cosas. Y me digo: Dios mío 

53  ya más nunca vamos a ser 4 (hermanos).  Revelación de pérdida. 

54 Siento algo, que no se explicarlo. Frustración 

55 Generalmente la muerte pega. Yo he enterrado a  
 

Evadir el sufrimiento. 56  mis abuelos, pero un hermano es una cosa que 

57  uno quisiera, yo ahora mismo quisiera estar 

58  dormida o muerta para no sentir lo que siento, y 

59  me desespero porque no sé cuánto más va a 

60  durar todo esto.  

61 Esto es muy duro. y Este enojo. Yo por respeto no Formación religiosa. 
Respeto. 

Temor de Dios. 62  digo nada contra Dios porque se me ha educado 

63  con respeto al Todopoderoso, y ahora entiendo 

64  porque la gente se enoja con Dios, porque es un 

65  sentimiento horrible lo que siento. 

66 Yo pienso que pareciera que es algo que no  

Realidad de la muerte 
 
Falta de preparación para 

la muerte. 
 

Evasión del sufrimiento 

67  podemos evitar, pero pienso que no nos enseñan 

68  a evitarlo. y creo que es algo innecesario, no 

69  debería existir el sufrimiento, esto, lo que yo ahora 

70  siento, no lo debería sentir nadie, en ningún 

71  momento. NI cuando se muere tu papa, tu mama, 



 

112 

N°                        Entrevista  Categorías 

72  un tío. 

73 Que no deberíamos morir, porque es muy dura la  

 
 
Rechazo existencial a la 

muerte. 
 

Valoración de la 
senectud. 

74  ausencia de alguien que amas. Si tenemos que 

75  morir, que todos muramos viejos. Alguien joven no 

76  debería morir. Deberíamos todos llegar a viejos y 

77  que si es parte de la vida, no debería hacernos 

78  sentir mal. 

79 Ahora mismo me siento deprimida y sin rumbo.  

 

 

Sensación de orfandad 

80  Porque mi hermano es el que está allí para todo. 

81  Todo lo que yo decido, todas mis decisiones en 

82  gran o menor medida las consulto con mi 

83  hermano. Y ahora mismo me siento sin rumbo, no sé 

cómo seguir no está el. A quien le voy a 

84  comentar cualquier idea o meta que yo quiera, y 

85  me diga ok está bien hazlo o no lo hagas. Él es mi 

86  soporte y pilar y me siento como descarriada. Me 

87  siento huérfana como que quien me va a ayudar a 

88  caminar, estoy desorientada 

 
Fuente: Franco Sánchez (2025) 
 

 Como parte del protocolo se presenta seguidamente la primera triangulación  

con el Programa Atlas.ti. Este programa permite categorizar en un espacio que 



 

113 

simula el registro manual, en el cual pueden escribirse y ubicarse las categorías 

específicas.  Los tres segmentos abordados se reflejan en las Figuras Nº 6, Nº 7 y 

Nº 8 

FIGURA 6 

CATEGORIZACIÓN DEL PROGRAMA ATLAS.TI.– SEGMENTO A. 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
Fuente: Franco Sánchez (2025) 

FIGURA 7 
CATEGORIZACIÓN DEL PROGRAMA ATLAS.TI.– SEGMENTO B. 

 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
Fuente: Franco Sánchez (2025) 



 

114 

 
FIGURA 8 

CATEGORIZACIÓN DEL PROGRAMA ATLAS.TI.– SEGMENTO C. 
  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Fuente: Franco Sánchez (2025) 

 

El proceso de triangulación metodológica con el apoyo del Programa 

Atlas.ti, confirma que la información categorizada se corresponde realmente con el 

discurso del informante, lo que contribuye con el rigor científico de la investigación. 

En el Cuadro Nº 7, se refleja esta síntesis.  

 

CUADRO 7  
SUMARIO DE LAS CATEGORÍAS Y CÓDIGOS. 

CITA CATEGORIA CÓDIGOS 
ATLAS TI

“Y no sé por qué, pero me siento como que ya 
está muerto” 
(2671:2724) - D 1: Familiar2_doc_prim_2

Muerte anticipada  
Anticipación a la 

muerte

“Que me ayude a aceptar lo que estoy 
viviendo”. (2232:2276) - D 1: 
Familiar2_doc_prim_2 

Solicitud de ayuda 
divina 

Apoyo divino



 

115 

CITA CATEGORIA CÓDIGOS 
ATLAS TI

“Han venido familiares y amigos y no desea 
ver a nadie. Ni hablar con nadie” (1983:2057) 
- D 1: Familiar2_doc_prim_2 

 
 

Negación 
comunicativa

Alejamiento 
 

Deseo de soledad 

“Estoy con usted porque creo me hará algo 
bien drenar lo que siento”. (1916:1981) - D 1: 
Familiar2_doc_prim_2 

 
Catarsis 

Autorreflexión. 
Necesidad de 

drenar.

“Trate de luchar para eso. Desde que lo 
encontré en casa todo ha cambiado en mí, no 
me siento la misma persona” 
(819:927) - D 1: Familiar2_doc_prim_2

 
Metamorfosis 

 
Transformación. 

 
. 

“Tengo en mente de forma repetida es en que 
fallamos y que se falló, son preguntas que me 
hago”. 
(1421:1514) - D 1: Familiar2_doc_prim_2

 
 

Cuestionamiento 

Controversia. 
Culpa. 

Reflexión. 

“Siento enojo y quiero hablar con Dios de por 
qué está sucediendo todo esto. Quiero hablar 
con la cara a cara y que me explique por qué 
le está sucediendo esto a mi hermano”. 
(2059:2230) - D 1: Familiar2_doc_prim_2

 
 

Cuestionando a 
Dios. 

Enfado con Dios 
 

Interrogando a 
Dios. 

“Tengo en mente de forma repetida es en que 
fallamos y que se falló, son preguntas que me 
hago”. (1421:1514) - D 1: Familiar2_doc_prim_2 

 
Culpa. 

Interrogante. 
Reflexión. 

“Ahora mismo me siento deprimida y sin 
rumbo”  
(4037:4079) - D 1: Familiar2_doc_prim_2

Sensación de 

orfandad. 

Hundimiento 
emocional. 

“y me desespero porque no sé cuánto más va 
a durar todo esto”.  
(3083:3143) - D 1: Familiar2_doc_prim_2

Evadir el 
sufrimiento. 

Consternación. 
Incertidumbre. 

“Me siento huérfana como que quien me va a 
ayudar a caminar, estoy desorientada" 
(4454:4532) - D 1: Familiar2_doc_prim_2 

Sensación de 

orfandad 

Confusión 

Desamparo 

“Siento estrés, desesperación, enojo”. 
(1757:1794) - D 1: Familiar2_doc_prim_2

Enfado Disgusto. 
Desesperanza.

“Bueno sí. (Suspiro) La verdad estoy viviendo 
mucho estrés”  
(505:561) - D 1: Familiar2_doc_prim_2

Zozobra Ansiedad. 
Agotamiento. 



 

116 

CITA CATEGORIA CÓDIGOS 
ATLAS TI

“Siento estrés, desesperación, enojo”. 
(1757:1794) - D 1: Familiar2_doc_prim_2 

Enfado Agotamiento. 
Disgusto. 

“Yo pienso que pareciera que es algo que no 
podemos evitar, pero pienso que no nos 
enseñan a evitarlo”. 
(3441:3541) - D 1: Familiar2_doc_prim_2

Falta de 
preparación para la 

muerte.. 

Realidad de la 
muerte. 

“Desde que lo encontré en casa todo ha 
cambiado en mí, no me siento la misma 
persona, estoy viviendo algo muy duro”. 
(930:958) - D 1: Familiar2_doc_prim_2

 
 

Metamorfosis. 

 

Vivencia dolorosa 

“Siento algo, que no se explicarlo. 
Generalmente la muerte pega. Yo he 
enterrado a mis abuelos, pero un hermano es 
una cosa que uno quisiera, yo ahora mismo 
quisiera estar dormida o muerta para no sentir 
lo que siento” 
(2865:3080) - D 1: Familiar2_doc_prim_2

 
 

Frustración. 

 
Realidad  

inadmisible. 
 

Evadir la realidad 

“Ahora mismo mis pensamientos de futuro no 
están claros al tener un inmenso miedo a que 
fallezca” 
(1191:1376) - D 1: Familiar2_doc_prim_2

 
Futuro incierto 

Tribulación ante la 
muerte. 

“Son cosas a los cuales no estás preparado” 
(1378:1418) - D 1: Familiar2_doc_prim_2

Falta de 
preparación.

Miedo a la muerte

“Yo pienso que pareciera que es algo que no 
podemos evitar”. 
(3441:3541) - D 1: Familiar2_doc_prim_2

Realidad de la 
muerte 

Realidad de morir

“Ha sido un gran impacto, intentando tener un 
recuerdo de la última vez que lo vi normal 
antes de que pasara todo”. 
(621:734) - D 1: Familiar2_doc_prim_2

 

Evocaciones 

 
Recuerdos. 

“Tengo miedo, mucho miedo de que muera”.  
(2632:2669) - D 1: Familiar2_doc_prim_2

Anticipación a la 
muerte.

Preocupación.

“Nadie se imagina por lo que estoy pasando, 
han sido muchas cosas como etapas, primero 
al encontrarlo en casa inconsciente, desde 
que llame la ambulancia a llegar acá 
intentando todo lo posible por hacer algo para 
salvarle la vida”. 
(960:1189) - D 1: Familiar2_doc_prim_2

 
Momentos de 

angustia 

 
Vivencia dolorosa 



 

117 

CITA CATEGORIA CÓDIGOS 
ATLAS TI

“Deberíamos todos llegar a viejos y que si es 
parte de la vida, no debería hacernos sentir 
mal”.  
(3942:4035) - D 1: Familiar2_doc_prim_2

Valoración de la 
senectud. 

Reflexión sobre la 
muerte. 

 
Fuente: Franco Sánchez (2025) 

 

A continuación se presenta el proceso de la segunda triangulación 

metodológica, a través del Test Pil (Sentido de la Vida). 

CUADRO 8  TEST PIL (SENTIDO DE LA VIDA) 

 1 2 3 4 
Neutral

5 6 7

1-Generalmente 
me encuentro: 

     Aburrido   4   Entusiasmado

2-La vida me 
parece 

  Aburrida   4   Emocionante

3-En la vida tengo: Ninguna meta  3    Muchas metas y 
anhelos definidos 

4-Mi existencia 
personal es:  

Sin sentido ni 
propósito

2     Llena de sentidos 
y propósitos

5-Cada día es:  Exactamente 
igual

2     Siempre nuevo y 
diferente

6-Si pudiera 
elegir:  

Nunca habría 
nacido 

 3    Tendría otras 
nueve vidas 

iguales a esta

7-Después 
de jubilarme: 

Holgazanearía el 
resto de mi vida 

  4   Haría las cosas 
emocionantes que 

siempre deseé 
realizar

8-En el logro de 
mis metas vitales:  

No he 
conseguido 

ningún progreso

   5  He llegado a mi 
realización 
completa

9-Mi vida es:  Vacía y llena 
de desesperación

     Un conjunto de 
cosas buenas y 

emocionante



 

118 

 1 2 3 4 
Neutral

5 6 7

10-Si muriera hoy, 
me parecería que 
mi vida ha sido:  

Una completa 
basura) a 

  4   Muy valiosa

11-Al pensar en 
mi propia vida:  

Me pregunto a 
menudo la razón 
por la que existo

   5  Siempre encuentro 
razones para vivir 

12-Tal y como yo 
lo veo en relación 
con mi vida, el 
mundo:  

me confunde por 
completo 

2     Se adapta 
significativamente a 

mi vida 

13-Me considero:  Una persona 
irresponsable 

   5  Una persona muy 
responsable 

14-En cuanto a la 
libertad de que 
dispone para 
hacer sus propias 
elecciones, creo 
que el hombre es: 

Completamente 
esclavo de las 

limitaciones de la 
herencia y del 

ambiente 

   5  Absolutamente 
libre de hacer todas 

sus elecciones 
vitales 

15-Con respecto a 
la muerte, estoy:  

Falto de 
preparación 

y atemorizado 

     Preparado y sin 
temor 

16-Con respecto 
al suicidio:  

Lo he considerado 
seriamente como 
una salida a mi 

situación

 3    Nunca le he 
dedicado un 
segundo de 
pensamiento

 
17-Considero que 
mi capacidad para 
encontrar un 
significado, un 
propósito en la 
vida es:  

 
Prácticamente 

nula 

2      
 

Muy grande 

18-Mi vida está:  Fuera de mis 
manos y 

controlada por 
factores externos

  4   En mis manos y 
bajo mi control 

19-Enfrentarme a 
mis tareas 
cotidianas supone:  

Una experiencia 
dolorosa y aburrida

2     Una fuente de 
placer y 

satisfacción



 

119 

 1 2 3 4 
Neutral

5 6 7

20-He 
descubierto:  

Ninguna misión o 
propósito en mi 

vida 

   5  Metas claras y un 
propósito 

satisfactorio para 
mi vida

Puntuaciones 2 10 9 20 25   

Total de puntos 66 puntos 

 

Interpretación: Al tener en cuenta el total máximo de 140 puntos del test PIL, 

considera que quienes obtienen puntuaciones inferiores a 90 se encuentran en un 

estado de vacío existencial. 

 La sumatoria del  Test Pil (Sentido de la Vida)  correspondiente al familiar 2,  

es de un total de 66 puntos, reportando que dicho informante se encuentra en un  

estado de vacío existencial, el cual queda reflejado en las respuestas a las 

preguntas realizadas durante la entrevista: 

ENT: ¿Puede comentarme sobre la vivencia que ha tenido desde que su familiar 
ingreso a la UCI? 

Familiar 2: Bueno sí. (Suspiro) La verdad estoy viviendo mucho estrés. Yo soy la única 

persona que he estado con él estos días. Ha sido un gran impacto, intentando tener un 

recuerdo de la última vez que lo vi normal antes de que pasara todo. 



 

120 

ENT: ¿Puede describir cuáles son sus emociones? 

Familiar 2: No entiendo que sucede. Trate de luchar para eso. Desde que lo encontré en 

casa todo ha cambiado en mí, no me siento la misma persona, estoy viviendo algo muy duro. 

Nadie se imagina por lo que estoy pasando, han sido muchas cosas como etapas, primero al 

encontrarlo en casa inconsciente, desde que llame la ambulancia a llegar acá intentando todo 

lo posible por hacer algo para salvarle la vida. Luego al llegar me dijeron estaba en paro 

terminó de salir del paro lo ingresaron en UCI. Ahora mismo mis pensamientos de futuro no 

están claros al tener un inmenso miedo a que fallezca. Son cosas a los cuales no estás 

preparado. Tengo en mente de forma repetida es en que fallamos y que se falló, son 

preguntas que me hago. O no sé qué a lo mejor que lo que yo intento decirme a mí a lo mejor 

ese cuerpo estaba muy deteriorado e iba a suceder así fuese lo que hiciéramos. Siento que 

he perdido esa parte positiva, de positivismo, de optimismo no pensaba en decirlo. Siento 

estrés, desesperación, enojo. Siento que no es posible sabes como que esto no. Yo creo 

estoy algo en shock. (llanto) quiero que esto no esté pasando. Estoy con usted porque creo 

me hará algo bien drenar lo que siento. Han venido familiares y amigos y no desea ver a 

nadie. Ni hablar con nadie. Siento enojo y quiero hablar con Dios de por qué está sucediendo 

todo esto. Quiero hablar con la cara a cara y que me explique por qué le está sucediendo 

esto a mi hermano. Que me ayude a aceptar lo que estoy viviendo. Hasta cuando tengo que 

pasar por situaciones dolorosas, una más fuerte, una más fuerte. Lo que se siente con un 

hermano es distinto a lo que se siente con otra persona, es muy distinto, y yo me digo, coño, 

y como será entonces la muerte de mis padres, va uno a tirarse de un balcón, va uno a 

pensar en suicidio, porque esto es enorme. (sigue en llanto). Tengo miedo, mucho miedo de 

que muera. Y no se por qué pero me siento como que ya está muerto. Lo que hago es 

recordar cuando éramos chiquitos, las travesuras, tantas cosas. Y me digo: Dios mío ya más 

nunca vamos a ser 4 (hermanos). Siento algo, que no se explicarlo. Generalmente la muerte 

pega. Yo he enterrado a mis abuelos, pero un hermano es una cosa que uno quisiera, yo 

ahora mismo quisiera estar dormida o muerta para no sentir lo que siento, y me desespero 

porque no sé cuánto más va a durar todo esto. Esto es muy duro. y Este enojo. Yo por 

respeto no digo nada contra Dios porque se me ha educado con respeto al Todopoderoso, y 

ahora entiendo porque la gente se enoja con Dios, porque es un sentimiento horrible lo que 

siento. 



 

121 

ENT: ¿Qué opinión le da a usted el sufrimiento? 

Familiar 2: Yo pienso que pareciera que es algo que no podemos evitar, pero pienso que no 

nos enseñan a evitarlo. y creo que es algo innecesario, no debería existir el sufrimiento, esto, 

lo que yo ahora siento, no lo debería sentir nadie, en ningún momento. NI cuando se muere 

tu papa, tu mama, un tío. 

ENT: ¿Qué opinión tiene sobre la muerte? 

Familiar 2: Que no deberíamos morir, porque es muy dura la ausencia de alguien que amas. 

Si tenemos que morir, que todos muramos viejos. Alguien joven no debería morir. 

Deberíamos todos llegar a viejos y que si es parte de la vida, no debería hacernos sentir mal. 

Ahora mismo me siento deprimido y sin rumbo. Porque mi hermano es el que está allí para 

todo. Todo lo que yo decido, todas mis decisiones en gran o menor medida las consulto con 

mi hermano. Y ahora mismo me siento sin rumbo, no sé cómo seguir no está el. A quien le 

voy a comentar cualquier idea o meta que yo quiera, y me diga ok está bien hazlo o no lo 

hagas. él es mi soporte y pilar y me siento como descarriada. Me siento huérfana como que 

quien me va a ayudar a caminar, estoy desorientada 

ENT: ¿Qué opinión tiene sobre el vacío existencial o pérdida del sentido de la vida? 

Familiar 2: Ninguna 

 

Continuando con el rigor científico de la investigación  para su validez y 

confiabilidad se presenta a continuación el cuadro Nº 9, en el cual se describe la 

tercera triangulación interna.  

CUADRO 9 
TRIANGULACIÓN REFLEXION FENOMENOLÓGICA 

SUBFAMILIA EVIDENCIA 
FENOMENOLÓGICA 

CATEGORÍA 

Primer plano: El mundo 

teorético 

Línea:7 
Impacto 

Líneas:21-22-23-24-25-26-
27 

Culpa 

Líneas:36-37- Búsqueda de Dios 

Líneas:38-38-63-64 Reclamo 



 

122 

SUBFAMILIA EVIDENCIA 
FENOMENOLÓGICA 

CATEGORÍA 

Líneas: 39-40 
Solicitud de ayuda divina

Línea:79 Vacío existencial

Líneas:61-62 Formación religiosa 

 
Segundo plano: El mundo 
vital 

Líneas:55-56-57-58-59-60 Evadir el sufrimiento 

 
 
 
Tercer plano: Actitud 
fenomenológica 

Línea:54 Incomprensión 
contextual 

Líneas:41-42 Circunstancias 
desoladas.. 

Líneas:48-49-50 Anticipación a la muerte 

Línea:43-44-45-46-47 Manifestación de 
pérdida. 

Línea:53 Revelación de pérdida 

Cuarto plano:  La subjetividad 
trascendental 

Líneas:4-5-6 Recuerdos 

Líneas:27-28 Pérdida del optimismo 

Línea:29 Enfado 

Líneas:66-67-68-69-70-71-
72 

Falta de preparación 
para la muerte 

Líneas:73-74-75 Rechazo existencial a la 
muerte 

 
 

Ontológico 

Líneas:8-9-10 Metamorfosis 

Líneas:80-81-82-83-84-85-
86-87-88 

Sensación de orfandad 

Líneas:76-77-78 Valoración de la 
senectud. 

Gnoseológico Línea:30-31 Rechazo a la situación 

Axiológico Líneas:2-3 Valoración del amor filial 

Fuente: Franco Sánchez (2025) 
 



 

123 

Seguidamente, se presenta en la Figura Nº 9, la visión esquemática de las 

relaciones existen entre las categorías y los códigos Atlas.ti, los cuales se asocian 

explícitamente con la configuración de la triangulación interna. 

FIGURA 9 

ESTRUCTURACIÓN CATEGORIAL DE LA INFORMACIÓN  

 

 

 

 
 
 
 
 
 
 
Diseño: Franco Sánchez (2025) 
 
 

Una vez plasmado los procesos de triangulación, se presenta la Reflexión 

Concluyente, en la cual se analizó hermenéuticamente lo relatado y descrito por 

parte del informante. 

REFLEXIÓN CONCLUYENTE 2: LO HERMENÉUTICO 

En el caso de la segunda entrevista, realizada a un familiar consanguíneo 

que comparte progenitores con el sujeto que enfrenta la muerte, las categorías 

más significativas se concentran en los planos teoréticos relacionados con el 



 

124 

mundo vital, que incluye el plano de las experiencias, y el plano tres, que se 

corresponde con la actitud fenomenológica. 

En el primer plano del abordaje teórico, denominado el mundo teorético, se 

nutre de la actitud del familiar quien, además de expresar el sentimiento de vacío 

existencial, manifiesta culpa ante el impacto de la situación que rodea a su 

familiar, lo que conlleva a un refugio en la religiosidad y las creencias, ya que entre 

las categorías figura la búsqueda de Dios y la solicitud de ayuda divina; sin 

embargo, ante posibles reclamos a esta realidad que forma parte de las creencias 

y valores del informante, se imponen preceptos de formación religiosa como el 

respeto y el temor a Dios.  

El segundo plano, denominado el mundo vital, se caracteriza por angustia y 

preocupación por el tiempo y, a su vez, una actitud centrada en la evasión del 

dolor. La actitud fenomenológica, representada por el tercer plano de la teorética, 

se complementa con un conjunto de categorías que sintetizan la experiencia del 

familiar. Parte de un proceso de anticipación a la muerte que le genera 

incomprensión contextual y estrés; las situaciones dolorosas generan una 

perspectiva que cualifica a la situación como una experiencia fuerte que lleva 

consigo un conjunto de situaciones dolorosas.  

Esos pensamientos de realidad anticipada, referidos en el párrafo anterior, 

generan un profundo vacío existencial que se ubica en el cuarto plano de la 

teorética, definido como la subjetividad trascendental y que incluye la significación 



 

125 

de la muerte para el familiar. Después de las vivencias, la reflexión genera un 

cuerpo interpretativo que es revivido constantemente por el informante que 

acompaña al familiar que enfrenta la muerte. 

Las categorías subsiguientes, se concentran en la familia de la ontología, 

que se vincula con aspectos del Ser, y la axiología, que refleja el cuerpo de 

valores jerarquizados del informante, al expresar su amor filiar por el paciente en 

estado crítico que enfrenta la muerte, dado que es su hermano. La situación, que 

implica un proceso de cambio, desencadena una serie de condiciones que afectar 

ese Ser y que determinan su visión, sus actitudes, así como su comportamiento.  

La actitud del entrevistador, que integra los principios de la bioética, influyen 

positivamente en la informante, quien a pesar de la desorientación producto de la 

situación, la depresión por el estado de su familiar, la soledad y la tristeza que 

ambientan la sensación de orfandad en esos momentos tan difíciles, el miedo y la 

desorientación general, puede refugiarse en la interacción y lograr algo de 

mediación social mientras conversa durante la entrevista.  

Con categorías más puntuales y específicas, desde una perspectiva 

teleológica, la intencionalidad de la informante apunta a la factibilidad de la 

salvación; sin embargo, esta visión contrasta con los razonamientos que la 

epistemología sustenta y, como consecuencia de ellos, se da un proceso interno 

en el que la gnoseología, por lo complejo de los cuestionamientos, no se puede 

develar claramente por la poca claridad en el futuro 



 

126 

CUADRO 10 
FINITUD DE LA VIDA VACÍO EXISTENCIAL 

 
 
Tengo miedo, mucho miedo de que muera. Y 
no sé por qué pero me siento como que ya está 
muerto. 

yo ahora mismo quisiera estar dormida o 
muerta para no sentir lo que siento, 

No entiendo lo que sucede 

Desde que lo encontré en casa todo ha 
cambiado en mí, 

no me siento la misma persona, 

estoy viviendo algo muy duro 

Siento que he perdido esa parte positiva, de 
positivismo, de optimismo

quiero que esto no esté pasando 

Siento algo, que no se explicarlo. 

Fuente: Franco Sánchez (2025) 
 
 

La incomprensión, el miedo y el dolor caracterizan una actitud ante la 

muerte que anticipa al pesimismo de que ocurrirá lo que se espera y no hay 

posibilidades de dar vuelta atrás. Entonces, la muerte se convierte en triste 

espera, en dolor y en la deformación del futuro inmediato.  

Todos los rasgos descritos, se presentan específica en la siguiente figura Nº 

10, en la cual se estructura las categorías, para la evidencia fenomenológica, 

representada en el espacio definido por líneas. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 



 

127 

FIGURA 10 
RED DE RELACIONES ENTRE CATEGORÍAS DE LA INFORMACIÓN  

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Diseño: Franco Sánchez (2025) 
 
 
Entrevista Nº 3 
Entrevistador: CF 
Entrevistado: Familiar (Hija) 

Relato: 
 

He tenido un shock emocional ya que mi mama ha sido una mujer sana, no ha 

presentado mayor complicación en su vida en cuanto a enfermedades y estar 

pasando por un momento así inesperado y grave, y estar tan cerca de la muerte 

siento que no nos ha dado tiempo de convivir juntas quedando cosas pendiente 

que me gustaría vivir con ella estando ella presente, ya que ha sido un gran apoyo 

para mí en los momentos más difíciles, y tener que separarme de ella en estas 

circunstancias es bastante y no sé cómo enfrentar su ausencia, es bastante duro. 

No sé qué va ser de mí porque es la única persona que tengo en la vida, es mi 



 

128 

motor, que me mantiene, que me motiva, lo que yo soy. No tengo quien me apoyo, 

no cuento con más nadie, no sabría cómo afrontarlo. No estoy preparada para 

esto. En estos momentos siento mucho miedo. En estos momentos siento mucha 

angustia, miedo y dolor porque al volver a casa ya no está. Siento angustia al no 

saber si se va a salvar o no, angustia de no saber si está sufriendo y también de 

no haber estado con ella cuando sucedió todo.  Siento miedo que mi madre no se 

pueda salvar, de salir de esta situación de quedarme sola, y sin un rumbo en mi 

vida. Me siento desorientada, no sé qué pasara y llegara ser de mi vida sin ella. Y 

eso me angustia más, porque es como iniciar una nueva vida, ya que todo 

cambiaria. No veo un futuro sin ella. Por otra parte, a pesar de que está muy mal 

tengo fe, de que pueda salir de esto, quizás no sea fácil. Me apoyo en Dios para 

eso. Mis emociones son de inestabilidad, angustia, miedo, dolor, vacío, perdida, 

con respecto al sufrimiento no deberíamos sentirlo ni vivirlo, no se lo deseo nadie, 

porque ahora sé lo se siente y no me gustaría que alguien más pasara por algo así 

(llanto). No estoy preparada para la muerte, a pesar de que sé que nos volvemos 

a encontrar en otra vida. Ahora mismo, me hace reflexionar muchas cosas, porque 

el tener a mi madre cerca de la muerte me hace pensar en lo que he hecho con mi 

vida hasta ahora. Yo me siento vacía, no le encuentro sentido a que estoy 

haciendo con mi vida, me da igual si trabajo o no trabajo, no le encuentro 

diferencia si lo hago o no lo hago, en estos momentos no me conozco, no tengo 

ahora mismo nada que me motive a salir cada día, sin mi madre así me siento. 

Seguidamente, en el Cuadro Nº 11, se presentan el proceso de 

categorización correspondiente a la información suministrada. 

CUADRO 11 
PROCESO DE CATEGORIZACIÓN 

N° ENTREVISTA CATEGORÍAS 

1 He tenido un shock emocional ya que mi   
Vivencia emocional. 

Gravedad inesperada. 2 mama ha sido una mujer sana no ha 



 

129 

N° ENTREVISTA CATEGORÍAS 

3 presentado mayor complicación en su vida 

4 en cuanto a enfermedades y estar pasando  
Cercanía a la muerte. 

5 por un momento así inesperado y grave, y  

6 estar tan cerca de la muerte siento que no 

7 nos ha dado tiempo de convivir juntas  Experiencias pendientes. 
Separación. 

8 quedando cosas pendiente que me gustaría  

9 vivir con ella estando ella presente, ya que ha 

10 a sido un gran apoyo para mí en los momentos  Soporte familiar. 

11  tener que separarme de ella en estas  Imposibilidad de enfrentar 
la ausencia. 

Proyección de futuro. 12 circunstancias es bastante y no sé cómo  

13 enfrentar su ausencia, es duro 

14 No sé qué va ser de mí porque es la única  
Sensación de soledad. 
Valoración del familiar. 15 persona que tengo en la vida, es mi motor,  

15 que me mantiene, que me motiva, lo que yo 

16 soy. No tengo quien me apoyo, no cuento  

17 con más nadie.  

18 No sabría cómo afrontarlo. No estoy  Falta de preparación para 
la muerte. 

19 preparada para esto. 

20 En estos momentos siento mucho miedo. En   
Miedo a la soledad 

21 estos momentos siento mucha angustia,  

22 miedo y dolor porque al volver a casa ya 

23 no está.  

24 Siento angustia al no saber si se va a salvar, muerte e Incertidumbre 

25 angustia de no saber si está sufriendo y  . Miedo al sufrimiento. 

26 también de no haber estado con ella cuando.   Sentimiento de culpa. 

27 sucedió todo. 

28 Siento miedo que mi madre no se pueda  muerte e Incertidumbre 



 

130 

N° ENTREVISTA CATEGORÍAS 

29 salvar, de salir de esta situación de a 

30 quedarme sola, y sin un rumbo en mi vid Miedo al a soledad 

31 Me siento desorientada, no sé qué pasara y   
Futuro incierto. 

32 llegará ser de mi vida sin ella. Y eso me  

33 angustia más, porque es como iniciar una 

34 nueva vida, ya que todo cambiaria No veo un  

35 futuro sin ella. 

36 Por otra parte, a pesar de que está muy mal  Esperanza de 
recuperación. 
Apoyo divino 37 tengo fe, de que pueda salir de esto, quizás.  

38 no sea fácil. Me apoyo en Dios para eso 

39 Siento inestabilidad, angustia, miedo, dolor, Manifestación del dolor 

40 vacío, perdida. 

41 con respecto al sufrimiento no deberíamos  
Rechazo al sufrimiento. 
Experiencia dolorosa. 42 sentirlo ni vivirlo, no se lo deseo nadie, porque 

43 ahora sé lo se siente y no me gustaría que 

44 alguien más pasara por algo así (llanto).  

45 No estoy prepara para eso, a pesar de que sé.  Falta de preparación. 

46 que nos volvemos a encontrar en otra vida Esperanza del 
reencuentro. 

47 Ahora mismo, me hace reflexionar muchas  
Reflexión sobre la vida 

propia. 48 cosas, porque el tener a mi madre cerca de la 

49 muerte me hace pensar en lo que he hecho 

50 con mi vida hasta ahora. 

51 Yo me siento vacía, no le encuentro sentido a Sensación de vacío 

52  que estoy haciendo con mi vida, me da igual  



 

131 

N° ENTREVISTA CATEGORÍAS 

53  si trabajo o no trabajo, no le encuentro Falta de sentido a la vida 

54  diferencia si lo hago o no lo hago, en estos 

55  momentos no me conozco, no tengo ahora Desconocimiento de sí 
misma. 

56  mismo nada que me motive a salir cada día, Falta de motivación 

57  sin mi madre así me siento. 

 
Fuente: Franco Sánchez (2025) 

Se procede a desarrollar la primera triangulación con el apoyo del Programa 

Atlas.ti, El abordaje se representa, en dos segmentos que se reflejan en las 

Figuras Nº 11 y Nº 12  

FIGURA 11  
CATEGORIZACIÓN DEL PROGRAMA ATLAS.TI. SEGMENTO A. 

Fuente: Franco Sánchez (2025) 



 

132 

FIGURA 12 
CATEGORIZACIÓN DEL PROGRAMA ATLAS.TI.– SEGMENTO B.

Fuente: Franco Sánchez (2025) 
 

El proceso de triangulación metodológica con el apoyo del Programa 

Atlas.ti, confirma que la información categorizada se corresponde realmente con el 

discurso de los informantes, lo que contribuye con el rigor científico de la 

investigación. En el Cuadro Nº 12, se refleja esta síntesis: 

 

CUADRO 12 
SUMARIO DE LAS CATEGORÍAS Y CÓDIGOS. 

CITA CATEGORIA CÓDIGOS 
ATLAS TI

“En estos momentos siento mucha angustia, 
miedo y dolor porque al volver a casa ya no 
está”. 
(1328:1417) - D 1: Familiar3_doc_prim_3

Miedo a la 
soledad. 

Angustia. 
Dolor. 
Miedo. 

Vacío del hogar.



 

133 

CITA CATEGORIA CÓDIGOS 
ATLAS TI

“Siento angustia al no saber si se va a salvar o 
no, angustia de no saber si está sufriendo y 
también de no haber estado con ella cuando 
sucedió todo” 
(1419:1567) - D 1: Familiar3_doc_prim_3

Muerte e 
Incertidumbre. 

Sentimiento de 
culpa. 

Angustia. 
Culpa. 

Sufrimiento. 

“Inestabilidad, angustia, miedo, dolor, vacío, 
perdida” 
(2063:2117) - D 1: Familiar3_doc_prim_3

Manifestación 
del dolor. 

Pérdida. 
Vacío. 

“tener que separarme de ella en estas 
circunstancias es bastante y no sé cómo 
enfrentar su ausencia, es bastante duro”. 
(932:1049) - D 1: Familiar3_doc_prim_3 

Imposibilidad 
de enfrentar la 

ausencia. 

Anticipación a la 
muerte. 

Separación. 

“Siento miedo que mi madre no se pueda 
salvar, de salir de esta situación de quedarme 
sola, y sin un rumbo en mi vida. Me siento 
desorientada, no sé qué pasara y llegara ser de 
mi vida sin ella. Y eso me angustia más, 
porque es como iniciar una nueva vida, ya que 
todo cambiaria”.  
(1570:1845) - D 1: Familiar3_doc_prim_3

Muerte e 
Incertidumbre. 

 
Miedo a la 
soledad. 

 
Futuro incierto.

 

Cambios futuros. 

Desorientación. 

“Por otra parte, a pesar de que está muy mal 
tengo fe, de que pueda salir de esto, quizás no 
sea fácil. Me apoyo en Dios para eso.”  
(1873:2003) - D 1: Familiar3_doc_prim_3

Esperanza de 
recuperación. 

 
Apoyo divino

Confianza en Dios 

Fe 

“No estoy prepara para eso, a pesar de que sé 
que nos volvemos a encontrar en otra vida”.  
(2396:2483) - D 1: Familiar3_doc_prim_3 

 
Esperanza del 
reencuentro. 

Falta de preparación. 
 

Confianza en otra 
vida 

“Siento angustia al no saber si se va a salvar o 
no, angustia de no saber si está sufriendo y 
también de no haber estado con ella cuando 
sucedió todo”.  
(1419:1567) - D 1: Familiar3_doc_prim_3 

Muerte e 
Incertidumbre. 

Sufrimiento Culpa

“En estos momentos siento mucha angustia, 
miedo y dolor porque al volver a casa ya no 
está”. (1328:1417) - D 1: Familiar3_doc_prim_3 

 
Miedo a la 

soledad 

Dolor. 
Miedo. 

Ausencia en el hogar.

“No estoy preparada para esto. En estos 
momentos siento mucho miedo”. . (1260:1327) - 
D 1: Familiar3_doc_prim_3 

Muerte e 
inquietud. 

Falta de preparación 
para la muerte. 



 

134 

CITA CATEGORIA CÓDIGOS 
ATLAS TI

“siento que no nos ha dado tiempo de convivir 
juntas quedando cosas pendiente que me 
gustaría vivir con ella estando ella presente”  
(732:861) - D 1: Familiar3_doc_prim_3 

 
Experiencias 
pendientes. 

 
Tiempo limitado 

“me da igual si trabajo o no trabajo, no le 
encuentro diferencia si lo hago o no lo hago, en 
estos momentos no me conozco, no tengo 
ahora mismo nada que me motive a salir cada 
día, sin mi madre así me siento” (2812:3019) - 
D 1: Familiar3_doc_prim_3 

Pérdida del 
sentido a la 

vida. 

 

Falta de motivación 

Indiferencia. 

“Yo me siento vacía, no le encuentro sentido” 
 (2734:2776) - D 1: Familiar3_doc_prim_3 

Sensación de 
vacío. 

Sentimiento de vacío 
existencial 

“ya que mi mama ha sido una mujer sana no ha 
presentado mayor complicación en su vida en 
cuanto a enfermedades y estar pasando por un 
momento así inesperado y grave” 
(535:698) - D 1: Familiar3_doc_prim_3 

 
Gravedad 

inesperada. 

 
Situación imprevista. 

No tengo quien me apoyo, no cuento con más 
nadie, no sabría cómo afrontarlo. 
(1183:1258) - D 1: Familiar3_doc_prim_3 

Ausencia de 
apoyo familiar.

 
Falta de ayuda. 

“con respecto al sufrimiento no deberíamos 
sentirlo ni vivirlo, no se lo deseo nadie, porque 
ahora sé lo se siente y no me gustaría que 
alguien más pasara por algo así”. 
2189:2340) - D 1: Familiar3_doc_prim_3 

 
Rechazo al 
sufrimiento. 

 
Experiencia dolorosa.

“No sé qué va ser de mí porque es la única 
persona que tengo en la vida” 
 (1051:1181) - D 1: Familiar3_doc_prim_3

Desamparo Orfandad.

“Ahora mismo, me hace reflexionar muchas 
cosas, porque el tener a mi madre cerca de la 
muerte me hace pensar en lo que he hecho 
con mi vida hasta ahora”.  
(2484:2636) - D 1: Familiar3_doc_prim_3 

 
Reflexión 

sobre la vida 
propia. 

 
Preocupación 

 
Fuente: Franco Sánchez (2025) 



 

135 

Continuando con el rigor científico de la investigación para su validez y 

confiabilidad se presenta a continuación el proceso de la segunda triangulación 

metodológica, a través del Test Pil (Sentido de la Vida)  

 

CUADRO 13 TEST PIL (SENTIDO DE LA VIDA) 

 1 2 3 4 
Neutral

5 6 7 

1-Generalmente 
me encuentro: 

Aburrido    5  Entusiasmado

2-La vida me 
parece 

Aburrida   4   Emocionante

3-En la vida tengo: Ninguna meta    5  Muchas metas y 
anhelos definidos 

4-Mi existencia 
personal es:  

Sin sentido ni 
propósito 

 3    Llena de sentidos y 
propósitos

5-Cada día es:  Exactamente 
igual 

 3    Siempre nuevo y 
diferente

6-Si pudiera 
elegir:  

Nunca habría 
nacido 

  4   Tendría otras nueve 
vidas iguales a esta

7-Después 
de jubilarme: 

Holgazanearí
a el resto de 

mi vida 

   5  Haría las cosas 
emocionantes que 

siempre deseé 
realizar

8-En el logro de 
mis metas vitales:  

No he 
conseguido 

ningún 
progreso 

   5  He llegado a mi 
realización completa

9-Mi vida es:  Vacía y llena 
de desesperac

ión 

     Un conjunto de 
cosas buenas y 

emocionante

10-Si muriera hoy, 
me parecería que 
mi vida ha sido:  

Una completa 
basura) a 

     Muy valiosa

11-Al pensar en 
mi propia vida:  

Me pregunto a 
menudo la 

razón por la 
que existo 

   
4 

  Siempre encuentro 
razones para vivir 



 

136 

12-Tal y como yo 
lo veo en relación 
con mi vida, el 
mundo:  

Me confunde 
por completo 

     Se adapta 
significativamente a 

mi vida 

13-Me considero:  Una persona 
irresponsable

    6 Una persona muy 
responsable

14-En cuanto a la 
libertad de que 
dispone para 
hacer sus propias 
elecciones, creo 
que el hombre es: 

Completament
e esclavo de 

las limitaciones 
de la herencia y 

del ambiente 

  
3 

   Absolutamente libre 
de hacer todas sus 
elecciones vitales 

15-Con respecto a 
la muerte, estoy:  

Falto de 
preparación 

y atemorizado

     Preparado y sin 
temor 

16-Con respecto 
al suicidio:  

Lo he 
considerado 
seriamente 
como una 
salida a mi 
situación 

  4   Nunca le he 
dedicado un segundo 

de pensamiento 

17-Considero que 
mi capacidad para 
encontrar un 
significado, un 
propósito en la 
vida es:  

 
Prácticamente 

nula 

 3     
 

Muy grande 

18-Mi vida está:  Fuera de mis 
manos y 

controlada por 
factores 
externos 

 3    En mis manos y bajo 
mi control 

19-Enfrentarme a 
mis tareas 
cotidianas supone:  

Una 
experiencia 
dolorosa y 
aburrida 

     Una fuente de placer 
y satisfacción 

20-He 
descubierto:  

Ninguna 
misión o 

propósito en mi 
vida 

    6 Metas claras y un 
propósito satisfactorio 

para mi vida 

Puntuaciones 4 0 15 16 20 12 7 

Total 67 PUNTOS 

 



 

137 

Interpretación: Al tener en cuenta el total máximo de 140 puntos del test PIL, 

considera que quienes obtienen puntuaciones inferiores a 90 se encuentran en un 

estado de vacío existencial. 

La sumatoria del Test Pil (Sentido de la Vida) correspondiente al familiar 3, es de 

un total de 67 puntos, reportando que dicho informante se encuentra en un estado 

de vacío existencial, el cual queda reflejado en las respuestas a las preguntas 

realizadas durante la entrevista: 

ENT:   Puede comentarme sobre la vivencia que ha tenido desde que su familiar 

ingreso a la UCI. 

He tenido un shock emocional ya que mi mama ha sido una mujer sana no ha 

presentado mayor complicación en su vida en cuanto a enfermedades y estar pasando 

por un momento así inesperado y grave, y estar tan cerca de la muerte siento que no 

nos ha dado tiempo de convivir juntas quedando cosas pendiente que me gustaría vivir 

con ella estando ella presente, ya que ha sido un gran apoyo para mí en los momentos 

más difíciles, y tener que separarme de ella en estas circunstancias es bastante y no sé 

cómo enfrentar su ausencia, es bastante duro. No sé qué va ser de mí porque es la 

única persona que tengo en la vida, es mi motor, que me mantiene, que me motiva, lo 

que yo soy. No tengo quien me apoyo, no cuento con más nadie, no sabría cómo 

afrontarlo. No estoy preparada para esto. En estos momentos siento mucho miedo. En 

estos momentos siento mucha angustia, miedo y dolor porque al volver a casa ya no 

está. Siento angustia al no saber si se va a salvar o no, angustia de no saber si está 

sufriendo y también de no haber estado con ella cuando sucedió todo.  Siento miedo 

que mi madre no se pueda salvar, de salir de esta situación de quedarme sola, y sin un 

rumbo en mi vida. Me siento desorientada, no sé qué pasara y llegara ser de mi vida 

sin ella. Y eso me angustia más, porque es como iniciar una nueva vida, ya que todo 

cambiaria. No veo un futuro sin ella. Por otra parte, a pesar de que está muy mal tengo 

fe, de que pueda salir de esto, quizás no sea fácil. Me apoyo en Dios para eso.  



 

138 

ENT:   Puede describir cuáles son sus emociones 

Inestabilidad, angustia, miedo, dolor, vacío, perdida. 

ENT:  ¿Qué opinión le da a usted el sufrimiento? 

Que no deberíamos sentirlo ni vivirlo, no se lo deseo nadie, porque ahora sé lo se 

siente y no me gustaría que alguien más pasara por algo así 

ENT: ¿Qué opinión tiene sobre la muerte? 

No estoy prepara para eso, a pesar de que sé que nos volvemos a encontrar en otra 

vida. Ahora mismo, me hace reflexionar muchas cosas, porque el tener a mi madre 

cerca de la muerte me hace pensar en lo que he hecho con mi vida hasta ahora.  

ENT: ¿Qué opinión tiene sobre el vacío existencial o pérdida del sentido de la 

vida? 

Yo me siento vacía, no le encuentro sentido a que estoy haciendo con mi vida, me da 

igual si trabajo o no trabajo, no le encuentro diferencia si lo hago o no lo hago, en estos 

momentos no me conozco, no tengo ahora mismo nada que me motive a salir cada día, 

sin mi madre así me siento. 

 
 

CUADRO 14 
TRIANGULACIÓN REFLEXION FENOMENOLÓGICA 

SUBFAMILIA EVIDENCIA 
FENOMENOLÓGICA

CATEGORÍA 

 
Primer Plano: El mundo 
Teorético 

Líneas: 26-27 Sentimiento de culpa

Líneas:36-37 Apoyo divino. 

Línea: 38 Esperanza de 
recuperación. 

Línea: 45 Esperanza de 
reencarnación. 

 
Segundo Plano:  El mundo vital 

Línea: 51 Sensación de vacío. 

Línea: 1 Vivencia emocional.

Líneas:41-42 Rechazo al sufrimiento.. 

 Líneas: 31-32-33-34-35 Futuro incierto.



 

139 

SUBFAMILIA EVIDENCIA 
FENOMENOLÓGICA

CATEGORÍA 

Tercer Plano: Actitud 
Fenomenológica 

Línea: 2 Gravedad inesperada. 

Línea: 45 Falta de tiempo para vivir. 

Línea:8 Experiencias pendientes. 

 
Cuarto Plano:  La subjetividad 
trascendental 

Líneas: 52-53 Falta de sentido a la vida. 

Línea: 24 Muerte e Incertidumbre. 

Líneas: 18-19 Falta de preparación para 
la muerte. 

 
 
Ontológico 

Líneas: 16-17 Valoración del familiar.

Líneas: 14-15 . Sensación de soledad. 

Líneas:20-21-22-23 Miedo a la soledad. 

Líneas: 28-29 Muerte e Incertidumbre. 

Líneas:4-5-6 Cercanía a la muerte 

 
 
 
 
Gnoseológico 

Línea: Falta de tiempo para vivir 

Líneas: 47-48-49 Reflexión sobre la vida 
propia. 

Líneas: 11-12 Imposibilidad de enfrentar 
la ausencia 

Línea: 13 Proyección de futuro 
Futuro incierto. 

Fuente: Franco Sánchez (2025) 

Seguidamente, se presenta en la Figura Nº 12, la visión esquemática de las 

relaciones existe entre las categorías y los códigos Atlas.ti, los cuales se asocian 

explícitamente con la configuración de la triangulación interna. 

 

 



 

140 

FIGURA 12 

ESTRUCTURACIÓN CATEGORIAL DE LA INFORMACIÓN 

 

Fuente: Franco Sánchez (2025) 

Se presenta la tercera Reflexión Concluyente, hermenéutica del fenómeno 

de estudio relatado y descrito por parte del informante. 

REFLEXIÓN CONCLUYENTE 3: LO HERMENÉUTICO 

El conjunto de categorías presentadas revela una compleja red de 

emociones, pensamientos y experiencias que se entrelazan en torno a la finitud de 

la vida. El vacío existencial emerge como un eje central que organiza y da sentido 

a estas vivencias, manifestándose de diversas maneras y generando un profundo 

impacto en la subjetividad del informante, quien atraviesa esta experiencia 

dolorosa. 



 

141 

La consanguinidad directa y la relación de descendencia única subrayan la 

intensidad del vínculo familiar y el impacto devastador que genera la posibilidad de 

una pérdida inminente. La cercanía a la muerte, la gravedad inesperada de la 

enfermedad y la falta de tiempo para el convivir intensifican el dolor y la angustia. 

La separación física y la imposibilidad de enfrentar la ausencia proyectan un futuro 

incierto que genera un profundo vacío existencial. 

Las emociones negativas predominan en este contexto, siendo el miedo, la 

angustia, el dolor y la sensación de soledad las más recurrentes. El miedo a la 

muerte, a la soledad y a un futuro incierto se entrelaza con sentimientos de culpa, 

desorientación y desamparo. La esperanza de recuperación, aunque presente, se 

ve constantemente desafiada por la gravedad de la situación. 

La experiencia límite de la enfermedad crítica y la posibilidad de la muerte 

provoca una profunda reflexión sobre la vida propia. El vacío existencial se 

manifiesta como una sensación de falta de sentido, desconocimiento y 

desmotivación. La búsqueda de significado se expresa a través de la fe, la 

esperanza del reencuentro y la reflexión sobre la propia existencia. 

En el primer plano del mundo teorético, la informante, a pesar de manifestar 

sentimientos de culpa, emerge su fe y la esperanza de recuperación, y la 

anticipación a la muerte se materializa en este caso en la esperanza de reunirse 

en otra vida. En el contexto de su mundo vital, se registra shock emocional 

acompañado de una posterior sensación de vacío.  



 

142 

Probablemente por rasgos generacionales, a pesar de la manifestación del 

dolor que se da al enfrentar una situación de gravedad inesperada, se reflexiona y 

se refleja nostalgia por las experiencias que no se han vivido y la falta de tiempo 

para compartir. Esta realidad, a pesar de que es recurrente y se presenta en todos 

los casos, en esta entrevista particularmente, la fugacidad es un rasgo distintivo.  

 El cuarto plano teorético, relacionado con la subjetividad trascendental, da 

cuenta de la falta de sentido hacia la vida producto de la cercanía de la muerte, 

realidad para la cual, de acuerdo con la visión de la informante, no se ofrece en la 

vida preparación para afrontarla. Llama la atención que la preocupación 

axiológica, se limitan a la valoración familiar; sin embargo, en el plano 

gnoseológico se presentan asuntos más complejos que redundan en el 

desconocimiento, el futuro incierto, las experiencias por vivir y una perspectiva 

egocéntrica que se refleja en la imposibilidad de afrontar el futuro. 

CUADRO 15 

FINITUD DE LA VIDA VACÍO EXISTENCIAL 

 

 

 

Estar pasando por un momento así 
inesperado y grave, y estar tan cerca de la 
muerte siento que no nos ha dado tiempo 
de convivir juntas quedando cosas 
pendiente que me gustaría vivir con ella 
estando ella presente. Siento miedo que 
mi madre no se pueda salvar 

Tener que separarme de ella en estas circunstancias 
es bastante y no sé cómo enfrentar su ausencia, es 
bastante duro. 

No sé qué va ser de mí porque es la única persona 
que tengo en la vida 

No estoy preparada para esto. 

En estos momentos siento mucha angustia, miedo y 
dolor porque al volver a casa ya no está. 

Quedarme sola, y sin un rumbo en mi vida. 

No sé qué pasará y llegará ser de mi vida sin ella. 



 

143 

FINITUD DE LA VIDA VACÍO EXISTENCIAL 

No veo un futuro sin ella 

No estoy preparada para la muerte 

El tener a mi madre cerca de la muerte me hace 
pensar en lo que he hecho con mi vida hasta ahora. 

Yo me siento vacía, no le encuentro sentido a que 
estoy haciendo con mi vida, me da igual si trabajo o 
no trabajo, no le encuentro diferencia si lo hago o no 
lo hago 

En estos momentos no me conozco 

No tengo ahora mismo nada que me motive a salir 
cada día, sin mi madre así me siento. 

 Fuente: Franco Sánchez (2025) 

En la Figura Nº 14, se presenta la red de relaciones entre las categorías 

presentes en la Reflexión Concluyente. 

FIGURA 13 
RED DE RELACIONES ENTRE CATEGORÍAS DE LA INFORMACIÓN 

Fuente: Franco Sánchez (2025) 
 



 

144 

ESCENARIO V 

DEVELAMIENTO DEL VACÍO EXISTENCIAL ANTE LA FINITUD DE LA VIDA  

 

“El vacío existencial se entiende como una respuesta natural ante la finitud de la 

vida, y paradójicamente a la vez, se manifiesta en la falta de respuestas a 

preguntas fundamentales sobre la vida y la muerte”  

Cesar Franco 

Desde la hermenéutica de los relatos obtenidos y el aporte de referentes 

teóricos, se presentan treinta y seis (36) aspectos que permiten visualizar los 

elementos categoriales que develan el fenómeno de estudio. 

La enfermedad, como parte de nuestra realidad biológica, y la muerte, como 

parte de nuestra realidad existencial, son condiciones humanas que nos hacen 

emocionalmente vulnerables frente a situaciones de dolor y sufrimiento, sobre todo 

cuando nuestra existencia terrenal está en juego (1). 

1.- El hecho biológico de morir, al ser una realidad ineludible, genera un rechazo 

total, dado que la muerte se convierte en la experiencia existencial más 

traumática. La vivencia de este trauma se traduce en un vacío existencial que 

provoca un desgaste afectivo considerable. De esta manera, la conciencia de la 

muerte es, en esencia, el agujero negro en la vida existencial humana: 

“Ya me han comentado los doctores que hay una alta probabilidad de morir.” 
“Creo que en estos momentos, el poco consuelo que puedo tener es que, a pesar 

de cómo está, estoy cerca de ella.” 
“Intento tener un recuerdo de la última vez que lo vi normal, antes de que pasara 

todo.” 



 

145 

2.- No hay duda de que, en el pensamiento colectivo, las UCI son escenarios 

donde la enfermedad y la muerte, como almas gemelas, son protagonistas; 

espacios que generan miedo y aprehensión (29), y que están destinados a 

pacientes graves, próximos a la posibilidad de la muerte (30): 

“Tengo miedo, mucho miedo de que muera.” 
“Siento miedo de que mi madre no se pueda salvar.” 

“Mis pensamientos están en que ya no estará más conmigo.” 
“No tengo claro una solución a lo que está viviendo. Y más allá de imaginarme que 

saldrá de esto, siento que es lo contrario; mis pensamientos están en que ya no 
estará más conmigo.” 

 

3.- Cuando un paciente se encuentra en un estado vulnerable de extrema 

gravedad y es ingresado en la UCI, se produce un gran impacto que genera en los 

familiares un cúmulo de sensaciones emocionales. Este impacto se exacerba 

debido a que permanecen en un ambiente que, de cierta manera, se percibe como 

hostil, un escenario cargado de incertidumbre, impotencia y miedo (15,16), lo que 

provoca un alto riesgo de inadaptación, entrando en un estado de crisis y en una 

experiencia emocional muy dolorosa: 

“Siento estrés, desesperación, enojo.” 
“Desde que lo encontré en casa, todo ha cambiado en mí.” 

“Tristeza, soledad, desprotección, ansiedad, miedo.” 
“Es un choque emocional tremendo.” 

 

4.- La gravedad de la condición crítica del paciente y la probabilidad de morir se 

convierten para los familiares en una amenaza psicológica, generando dolor 

emocional, desesperación, impotencia, vulnerabilidad, culpa, miedo, ansiedad y 

soledad, que los lleva a cuestionar el sentido y significado de la vida y la muerte 



 

146 

en cuanto a su trascendencia existencial: 

“En estos momentos siento mucha angustia, miedo y dolor porque al volver a casa 
ya no está.” 

“Ahora mismo mis pensamientos de futuro no están claros, debido a un inmenso 
miedo a que fallezca.” 

5.- Ante la posible finitud de la vida del paciente en estado crítico, los familiares 
experimentan preocupación e incertidumbre respecto al destino de su ser querido 

ante la percepción inminente de su muerte: 
“No sé por qué, pero siento como que ya está muerto.” 

 

6.- La idea de la posible finitud de la vida desencadena, en muchas ocasiones, 

una reflexión sobre el gran valor que representa la vida: 

“Tener a mi madre cerca de la muerte me hace pensar en lo que he hecho con mi 
vida hasta ahora.” 

“…desde que llamé a la ambulancia hasta llegar acá, intentando todo lo posible 
por salvarle la vida.” 

 

7.- Nadie está preparado, y aún menos cuando el estado de salud es crítico, lo 

que puede generar una crisis existencial ante el sufrimiento derivado de la 

enfermedad y muerte de un ser querido: 

“No estoy preparada para la muerte.” 
“Son cosas para las que no estás preparado.” 

 

8.- Cuando se vive este tipo de situaciones, el familiar toma conciencia de la 

circunstancia existente: muerte y/o duelo, conmoción, tristeza, el dolor de la 

ausencia física ante la posibilidad de perder a su ser querido: 

“No sé qué pasará ni qué será de mi vida sin ella.” 

“No veo un futuro sin ella.” 

 



 

147 

9.- El desajuste emocional constante se traduce en una gran labilidad afectiva, que 

algunos expresan como estar en el limbo o en una zona de penumbra: 

“Ahora mismo me siento sin rumbo, no sé cómo seguir sin él.” 

“Me siento deprimido y sin rumbo.” 

 

10.- La vida alrededor del familiar carece de sentido, percibiéndose como 

traslúcida, no solo por estar ante un vacío existencial, sino también por la probable 

finitud de la vida de su ser querido: 

“Hubo un momento en que caminaba inerte, sin rumbo; era como si todo lo 
que estaba a mi alrededor no existiera. No que no existiera, sino que yo no 

formaba parte de este mundo, que todo a mi alrededor tenía su lugar, pero yo no. 
Fue una sensación muy extraña que nunca había sentido. Caminaba sin rumbo. 

No me sentía humano. Fue como un trance.” 

 

11.- Durante la crisis vital, el núcleo familiar experimenta reacciones emocionales 

significativas: estrés, miedo, depresión, angustia, soledad, incertidumbre y llanto 

(27): 

“No entiendo lo que sucede.” 

12.- La familia sufre ansiedad, angustia y estrés, sentimientos que surgen frente a 

la posibilidad de la muerte, acompañados por una aprehensión o temor hacia el 

área hospitalaria (28): 

“Siento angustia al no saber si se va a salvar.” 

“Quiero que esto no esté pasando.” 

“Siento angustia de no saber si está sufriendo.” 



 

148 

13.- Ante la finitud de la vida, además de expresar el sentimiento de vacío 

existencial, los familiares manifiestan culpa por el impacto de la realidad que rodea 

a su ser querido: 

“Tengo en mente repetidamente que fallamos, que se falló; son preguntas que me 
hago.” 

“En las pocas oportunidades que pudo haber tenido algún problema y estar 
afectada, podía hacer algo al respecto. Pero lo que está pasando, yo no puedo 

hacer nada más allá de darle compañía.” 

“Siento angustia por no haber estado con ella cuando sucedió todo.” 

 

14.- Cuando el familiar se enfrenta a la posible finitud de la vida de su ser amado, 

se produce una profunda angustia emocional que se vive desde la incertidumbre, 

generándose vacío existencial y pérdida del sentido de la vida respecto a quién 

será en el futuro (50): 

“Me siento vacía, no le encuentro sentido a lo que hago con mi vida, me da igual si 
trabajo o no.” 

 

15.- En este punto, Frankl (50) sostiene que en la muerte también se vive, en 

cualquier situación: 

“Ayer salí del hospital y me sentí tan mal, porque podía suceder cualquier cosa 
mientras no estaba, y eso incrementó mi angustia y ansiedad.” 

 

16.- La muerte del ser amado adquiere un lugar central en la dinámica familiar, ya 

que modifica el estilo de vida, generando situaciones que van desde asumir la 

soledad hasta modificar el hábitat y las costumbres, lo que implica un punto de 

inflexión en la vida de estas personas: 



 

149 

“No sé qué será de mí porque es la única persona que tengo en la vida.” 

17.- Asimismo, el impacto de la muerte varía según el vínculo que une a la 

persona con el fallecido (32): 

“He enterrado a mis abuelos, pero un hermano es algo que uno no quisiera.” 

“En mi caso, mi madre lo es todo.” 

“Tener que separarme de ella en estas circunstancias es muy duro y no sé cómo 
enfrentar su ausencia.” 

“Lo que se siente con un hermano es muy distinto a lo que se siente con otra 
persona.” 

“Me pregunto cómo será entonces la muerte de mis padres, que uno podría 
pensar en suicidio, porque esto es enorme.” 

 

18.- En línea con Frankl y Scheler (53), quienes plantean que el sufrimiento es un 

acto libre y responsable que motiva a dar sentido a la vida, los familiares 

entrevistados rechazan totalmente el sufrimiento, y este planteamiento no se 

cumple para ellos: 

“No debería existir el sufrimiento. Esto que siento no lo debería sentir nadie en 
ningún momento.” 

 

19.- Para Erich Fromm (47), lo importante no es el sentido general de la vida, sino el 

significado concreto que tiene para cada individuo en un momento dado: 

“Estar pasando por un momento así, inesperado y grave, tan cerca de la muerte, 
siento que no nos ha dado tiempo de convivir juntas, quedando cosas pendientes.” 

“Siento que no nos ha dado tiempo de convivir juntas, y hay cosas que me 
gustaría vivir con ella estando presente.” 

“Y me digo: Dios mío, ya nunca más vamos a ser cuatro hermanos.” 



 

150 

20.- Según Martela y Steger (48), para vivir en el mundo como seres reflexivos, los 

humanos necesitan comprender el entorno, hallar una dirección para sus acciones 

y encontrar valor en sus vidas; sin embargo, para los familiares entrevistados, esto 

ha sido sumamente imposible…comprender el mundo que los rodea: 

“Me da igual si trabajo o no, no encuentro diferencia, en estos momentos no me 
conozco ni tengo motivación para salir cada día, sin mi madre me siento así.” 

Hallar una dirección para sus acciones: 

“Siento miedo y no tengo rumbo. Me siento desorientada.” 

Encontrar valor en sus vidas: 

“Me angustia más porque es como iniciar una nueva vida, ya que todo cambiaría.” 

 

21.- La pérdida del sentido de la vida reside en la ausencia de los seres amados, 

lo que rompe la armonía y presenta el caos: 

“Me siento vacía, no le encuentro sentido a nada.” 

22.- El ser humano procura eludir situaciones de angustia e incertidumbre, que 

generalmente conducen al sufrimiento, sobre todo cuando se trata de enfermedad 

y muerte, pues ambas realidades “nos dejan sin recursos para enfrentarlas, 

convirtiéndose en fuente de frustraciones existenciales que aumentan el 

sufrimiento” (3), generalmente relacionado con una crisis o vacío existencial: 

“Quisiera estar dormida o muerta para no sentir lo que siento.” 

“Debería existir algo que borre de tu memoria todo lo vivido con esa persona para 
no sufrir.” 

“Es terrible, no debería existir ese sentimiento.” 

“Con respecto al sufrimiento, no deberíamos sentirlo ni vivirlo; no se lo deseo a 
nadie, porque sé lo que se siente y no quisiera que alguien más pase por algo 

así.” 



 

151 

23.- Para Erik Erikson (4), el vacío existencial puede considerarse una crisis 

psicológica o moral en la cual la persona que la experimenta formula preguntas 

fundamentales sobre la existencia humana. Generalmente, se cuestiona el sentido 

de la vida y la fe en la creencia de un ser supremo llamado Dios, la cual con 

frecuencia se debilita o incluso se pierde. Es decir, se produce un cambio en la 

cosmovisión del Ser que puede conducir a la pérdida del sentido de la vida: 

“Siento enojo y quiero hablar con Dios para preguntarle por qué está sucediendo 
todo esto. Quiero verlo cara a cara y que me explique por qué le está pasando 

esto a mi hermano.” 

“Le pido mucho, mucho a Dios para que mi mamá mejore. No sabes cuánto (llora). 
Le he hecho muchas promesas si logra salir bien de esto, pero eso no calma lo 

que siento. No calma mi dolor.” 

“Por otra parte, aunque está muy mal, tengo fe de que pueda salir de esto, quizás 
no sea fácil. Me apoyo en Dios para eso.” 

 

24.- El vacío existencial se manifiesta de diversas formas, desde la inestabilidad 

emocional y el dolor físico hasta el rechazo de la experiencia y la falta de 

preparación. La angustia y el vacío se convierten en las expresiones más directas 

de una profunda crisis existencial: 

“Siento que he perdido esa parte positiva, el optimismo y el positivismo.” 

“Quedarme sola y sin un rumbo en mi vida.” 

“Nunca antes había experimentado esta sensación de vacío que ahora siento.” 

 

25.- Necesitamos del otro; se requiere del apoyo del otro para sostenernos, 

aconsejarnos, acompañarnos y consolarnos, pues esto es propio de la conditio 

humana: 



 

152 

“Él es mi soporte y pilar, y me siento como descarriada.” 

“Me siento huérfana, sin saber quién me va a ayudar a seguir adelante; estoy 
desorientada.” 

 

26.- La amenaza de muerte trasciende el ámbito de la autoconciencia, pues es en 

la finitud de la vida del ser querido que los familiares toman plena conciencia de la 

máxima condición del Ser. Así, la vida deja de ser vista como una condición 

inquebrantable para convertirse en una realidad frágil, y sin ella dejamos de existir, 

quedando al desnudo nuestra vulnerabilidad: 

“Generalmente, la muerte impacta profundamente.” 

“He tenido un shock emocional, ya que mi mamá ha sido una mujer sana, sin 
mayores complicaciones en cuanto a enfermedades, y estar pasando por un 

momento así, inesperado y grave, tan cerca de la muerte, es muy duro.” 

 

27.- Somos seres que, desde el nacimiento, ya estamos muriendo; por lo tanto, 

todo lo que hacemos durante la vida es esperar el momento de la muerte. La vida 

se compone entonces de pequeños y grandes momentos que arropan nuestras 

vivencias y nos mantienen ocupados mientras avanzamos hacia nuestro único 

destino: morir (1). La sola idea de la muerte conmueve: 

“Tener que separarme de ella en estas circunstancias es muy duro y no sé cómo 
enfrentar su ausencia.” 

“En estos momentos siento mucho miedo.” 

 

28.- Ser conscientes de que todos vamos a morir es parte esencial de la vida y de 

la naturaleza humana; la posibilidad de morir es la realidad más propia, cierta, 

insuperable, inminente, inevitable e irrebasable: 



 

153 

“La miro ahora mismo sedada, vulnerable en esa cama, con tantos aparatos 
encima, ya no es la misma.” 

 

29.- En este contexto, debemos entender que la vida y la muerte ocurren 

continuamente, coexistiendo de manera inseparable, en un mismo aliento. Solo 

cuando el individuo se acerca o enfrenta la muerte, ya sea la propia o la de un ser 

querido, surgen preguntas sobre su significado y trascendencia. Es en ese 

momento cuando la mente proyecta que debe existir algo más. Para Frankl (50), 

las causas fundamentales del vacío existencial, lo que él denominó la triada 

trágica, son el sufrimiento, la culpa y la muerte: 

Sufrimiento: 
“…y me desespero porque no sé cuánto más va a durar todo esto.” 

Culpa: 
“En las pocas oportunidades en que pudo haber tenido algún problema y estar 

afectada, podría haber hecho algo al respecto.” 

Muerte: 
“No deberíamos morir, porque es muy dura la ausencia de alguien a quien amas.” 

 

30.- A pesar de que inicialmente expresan dificultad y miedo, los familiares 

manifiestan que no encuentran palabras para expresar la situación dolorosa que 

viven. Por ello, hablar sobre la muerte se vuelve complicado, considerándola como 

una posibilidad ineludible para todos nosotros (29): 

“No sé qué pensar sobre la muerte. No lo tengo claro.” 

31.- En su esencia, el ser humano es espiritual; esta espiritualidad proviene de un 

impulso interno que dinamiza las dimensiones de la existencia. Edgar Morín (41), 

desde una mirada antropológica sobre la muerte, señala que una de las 



 

154 

herramientas del ser humano para enfrentar la realidad de su mortalidad es la 

creencia en seres sobrenaturales, en la existencia del alma y, sobre todo, en la 

promesa de una vida eterna, sustentada en la fe en una existencia más allá de la 

muerte: 

“No estoy preparada para eso, aunque sé que nos volveremos a encontrar en otra 
vida.” 

“…a pesar de que está muy mal, tengo fe en que pueda salir de esto; quizás no 
sea fácil. Me apoyo en Dios para eso.” 

 

32.- La muerte es un componente constitutivo de la vida humana y genera en el 

ser humano un rechazo profundo hacia su naturaleza biológica. Morir se convierte 

en la experiencia existencial más traumática y la vivencia de este trauma se 

traduce en un vacío existencial que conlleva un desgaste afectivo, causando un 

descontento íntimo con la propia biología y una ruptura que fragmenta la relación 

del ser humano con su especie (41): 

“Si tenemos que morir, que todos muramos viejos.” 

“Alguien joven no debería morir.” 

“Deberíamos todos llegar a viejos y, si la muerte es parte de la vida, no debería 
hacernos sentir mal.” 

 

33.- Se toma conciencia de que la muerte implica la finitud de la existencia terrenal 

y, con ello, la condena a morir. Philippe Ariès (43) observa que, en este período de 

conciencia, existe una estrecha relación entre la muerte y la biografía personal: 

“Siento que he perdido esa parte positiva, el optimismo y el positivismo.” 



 

155 

34.- Según Ariès (43), a los sobrevivientes actuales les cuesta más aceptar la 

muerte ajena que en tiempos pasados. Así, la muerte temida no es tanto la propia, 

sino la del otro: 

“Siento que una parte de mí no está; aunque él no ha muerto, ya me han 
comentado los doctores que hay una alta probabilidad.” 

 

35.- La anticipación de la muerte suele ser dramática, pues, incluso sin haberse 

presentado, genera fuertes impactos emocionales: 

“La verdad es que estoy viviendo mucho estrés.” 

“Nadie imagina por lo que estoy pasando.” 

“Siento que estoy en shock.” 

“¿Hasta cuándo tendré que pasar por situaciones dolorosas, una más fuerte que 
otra?” 

 

36.- La sumatoria del Test PIL (Sentido de la Vida) mostró que el familiar 1 obtuvo 

un total de 52 puntos; el familiar 2, 66 puntos; y el familiar 3, 67 puntos. Esto indica 

que los tres informantes clave se encontraban en un estado de vacío existencial. 

En resumen: Martin Heidegger (45), en su análisis, manifiesta que, al 

“participar del mundo”, tenemos muchas posibilidades, pero solo una es segura: la 

posibilidad de morir. Por ello, “estar-en-el-mundo” implica avanzar hacia la finitud, 

lo que equivale a acercarse a la propia muerte y al “no-ser”. 

La muerte es una realidad única, natural y universal en nuestra existencia, y 

está inmersa en múltiples connotaciones sociales, filosóficas y religiosas, las 



 

156 

cuales afectan nuestro comportamiento, emocionalidad y vivencias a lo largo de la 

vida. 

Por ello, según Medina (1), estamos atrapados en un mundo donde nuestro 

destino es morir, dado que, pese a tener conciencia de nosotros mismos y haber 

domesticado nuestros instintos y naturaleza biológica, moriremos. Esta ineludible 

realidad nos lleva socioculturalmente a crear mitos y creencias que determinan 

cómo vivenciamos y afrontamos la enfermedad y la muerte. 

Dentro de este marco, Merleau-Ponty (68) considera que la realidad no 

habita únicamente en el interior del ser humano, sino que él es parte del mundo, y 

el mundo existía incluso antes que el hombre. 

Respecto a la finitud de la vida del paciente crítico hospitalizado en una 

UCI, Philippe Ariès (43) hace referencia a la “muerte invertida”: la muerte ha 

abandonado el hogar familiar, ya no se muere en casa rodeado de seres queridos, 

sino en un hospital, a menudo en una unidad de cuidados intensivos, intubado e 

inconsciente. El paciente muere en soledad, en ausencia física de los familiares, 

quienes solo pueden estar alrededor de la cama. De esta manera, la muerte deja 

de ser un asunto familiar para convertirse en competencia del mundo médico. Son 

los médicos quienes determinan que ha llegado la finitud de la vida y se encargan 

del último cuidado y de la muerte. En nuestra sociedad, el hospital es el principal 

contexto donde se suministra el cuidado sanitario y donde se sitúa la muerte (44). 



 

157 

Finalmente, en la búsqueda de sentido a la vida, siempre nos enfrentamos 

a su carácter finito, pues la muerte forma parte inherente de nuestra existencia (1). 

 
 
 
 
 
 
 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

     



 

158 

ESCENARIO VI 

CONSTRUCCIÓN TEORÉTICA SOBRE EL SIGNIFICADO DEL VACÍO 

EXISTENCIAL ANTE LA FINITUD DE LA VIDA 

“La finitud de la vida como realidad existencial, el vacío existencial como realidad 

vivencial, realidades inseparables, desde el mismo instante que el hombre tuvo 

consciencia de su mortalidad” 

Tadeo Medina 

 Construir remite indefectiblemente a una acción, a una práctica, pero en 

este menester se acude a una teorética que debe asumirse opuesto a la práctica y 

obliga a quedarse en las ideas y en los conceptos abstractos. 

 En este Aporte Doctoral se ha pensado en la generación de una teorización 

eidética como teorética del vacío existencial ante la finitud de la vida en los 

familiares de pacientes críticos ingresados en una Unidad de Cuidados Intensivos. 

Este paso sirve para garantizar que se aprehende el objeto de una manera plena; 

analizar la información y reconstruir el fenómeno en relación con el contexto en el 

que se produce, en un proceso de interpretación intersubjetiva de los significados 

para objetivarla en una realidad epistemológica que exhibe un escenario: las 

Unidades de Cuidados Intensivos (UCIs) de un Centro Hospitalario en Valencia, 

Venezuela; unos participantes: el paciente crítico y sus familiares; y unos 

acontecimientos: evasión del sufrimiento, promesas trascendentales, solicitud de 

ayuda divina… 



 

159 

 La teoría convertida en modelo para el investigador, brinda una estructura 

conceptual, intangible, sistemática y coherente para ordenar los fenómenos de la 

investigación. Con estos trazos, la teorética emplea los recursos que están a la 

disposición para lograr la síntesis final de este estudio; en este proceso he hecho 

un esfuerzo por integrar los aportes de los autores reseñados, en los momentos 

epistemológico y metodológico, cuando la especulación interpretativa se vincula 

con los fenómenos estudiados después del trabajo de reflexión que me llevó a la 

categorización. 

 La situación de tener a un ser querido en una UCI expone de golpe a los 

familiares a una realidad: la finitud de la vida. Este hecho inesperado y a menudo 

traumático sumerge a los familiares en un proceso emocional profundo donde la 

sensación del vacío existencial se manifiesta como una experiencia impactante. El 

estudio teórico actual tiene como objetivo comprender la forma en que se 

experimenta el vacío existencial desde la perspectiva de los familiares quienes sus 

seres queridos están en un estado crítico y cómo esta vivencia alterna su 

percepción de la vida y la muerte junto al sentido de la existencia. 

 Esta situación extrema despierta en los familiares, emociones fuertes, 

pérdida del sentido, desbordamiento emocional con angustia y un enfrentamiento 

directo con la muerte del otro y su reflejo en la muerte propia. 

 Los temas clave del vacío existencial, finitud de la vida, angustia, sentido, 

vivencias y experiencias, se exploran desde una perspectiva comprensiva 



 

160 

profundizando en su análisis, sin buscar generalizaciones ni etiquetas patológicas 

en la vivencia, sino en entenderla plenamente reconociendo sus implicaciones 

simbólicas, emocionales y espirituales para aquellos que enfrentan la posibilidad 

de perderlo todo. 

Las Unidades de Cuidados Intensivos: un escenario de incertidumbre 

existencial 

 Las UCI`s son espacios limítrofes, donde la vida y la muerte, yacen sobre 

un cuerpo conectado a equipos de gran eficiencia tecnológica. Son áreas donde lo 

cotidiano se ve interrumpido abruptamente y todo adquiere una distinta tonalidad. 

El sonido de los ventiladores, de las pantallas de monitorización y las alarmas de 

soporte vital dan un ambiente lleno de un clima totalmente artificial. Para los 

familiares, estar en este espacio supone un tipo de exilio en el cual sienten no 

estar en su mundo habitual sino que entran en una pausa en el tiempo. 

 El ser querido ya no es el mismo: esta sedado, intubado, asistido por una 

máquina que reemplaza el aliento que la vida dio como condición natural. Perciben 

que la vida ya deja su curso natural para ahora depender de otras manos. Sienten 

que están en descontrol. El núcleo familiar se disuelve, y con ello también los 

significados que daban sentido a la existencia. 

 Esta ruptura de lo cotidiano, asoma un nuevo sentir, que desde la mirada 

fenomenológica, dice Heidegger (45), vive normalmente en la distracción, en la 

evasión de su Ser finito, o dicho por Jaspers (5) "situaciones límite" en los que se 



 

161 

produce un caos interno, floreciendo así la vulnerabilidad saliendo de su estado de 

latencia. La finitud de la vida, como condición limite, desarrolla en los familiares de 

pacientes críticos un quiebre emocional de gran complejidad, que alteran las 

perspectivas de comprensión sobre estructuras existenciales complejas hacia el 

mundo, como el sentido de la vida. La UCI, entonces se transforma en un 

escenario existencial (30). 

 Sin embargo, en medio del caos, se vislumbra también el amor como acto 

profundamente humano a pesar del colapso emocional. Ese amor que es capaz 

de pernoctar junto a una cama, a la espera inquietante de un contacto, una 

plegaria en silencio o una carta escrita, a manera de resiliencia, hechos que 

confirman que aún hay vida cuando el lenguaje se agota. La UCI, de algún modo, 

es un escenario también de humanidad, y en esa ambigüedad se instala el vacío 

existencial como sombra que no se aleja. 

La sensación de vacío y las vivencias de los familiares desde las unidades 

de cuidados intensivos. 

 Hay lugares en el mundo donde el tiempo parece detenerse por un 

momento especial y la UCI es uno de ellos; allí el tiempo transita de una manera 

desafiante como si se resistiera al paso habitual de las horas y los minutos 

marcados por los relojes comunes que conocemos todos nosotros. Los corredores 

saturados del aroma de la espera nos envuelven en un ambiente cargado de 

incertidumbre y silencios llenos de preguntas sin respuestas inmediatas que se 



 

162 

reflejan en las miradas preocupadas detrás de las mascarillas protectoras. Es 

complicado encontrar las palabras adecuadas para expresar los sentimientos que 

nos embargan cuando la persona amada flirtea peligrosamente en el límite entre la 

vida y la muerte; sin embargo, lo que sí brota inesperadamente es un profundo 

vacío cuya resonancia recursiva dentro de cada uno de nosotros, es un eco 

constante y ensordecedor. Es lo que denominamos vacío de la existencia. 

 En la unidad de cuidados intensivos (UCI), los familiares del paciente 

gravemente enfermo, se enfrentan a la confusión provocada por la complejidad de 

los aspectos médicos y la enfermedad en sí misma; además de lidiar contra un 

ambiente hostil y frío lleno de inquietantes sonidos robóticos. Los familiares 

también tienen que enfrentarse a la vulnerabilidad y a la constante amenaza de 

que todo pueda cambiar en un instante; donde la vida que antes parecía segura 

ahora se vislumbra como frágil e incierta por completo. El vacío experimentado no 

se limita simplemente a tristeza. Algunos familiares me han contado que, en esos 

momentos, se perciben en un limbo, como si todo se detuviera, otros refieren que 

el dolor los transforma, mientras que para en otros, la esperanza y el amor surgen 

como una luz entre la tormenta, porque sienten que el familiar en condiciones 

críticas de salud, los necesita, de cerca, y también desde la distancia, como la 

brisa sutil que va y viene, y en donde quebrarse no es una opción en medio del 

dolor. 

 En la unidad de cuidados intensivos (UCI), surge una extraña paradoja. A 

pesar de estar rodeado de tubos, máquinas y protocolos, las batallas más 



 

163 

humanas se están librando allí. Una hija reza en silencio con un rosario en la 

mano, que ya no aprieta solamente en fe, sino en desesperación. Un hijo se sienta 

en la sala de espera con los ojos secos de llorar. Un hermano escribe cartas que 

tal vez nunca verán la luz del día. Detrás de todo lo accesorio, todos ellos se 

enfrentan a la misma pregunta que se cierne sobre nosotros cuando flotamos en la 

orilla de la vida y la muerte. Si su familiar sobrevivirá. Eso es el vacío existencial. 

No es solo el temor de morir el otro, es el vértigo de mirarse al espejo por dentro y 

no encontrar por un segundo dónde agarrarse. 

 Pero a veces, también es el comienzo de algo. Porque así como en medio 

del dolor puede aparecer una nueva manera de decir te amo, gracias, he aquí algo 

más. Algo que ocurre entre esas cuatro paredes, frías, y el sonido en las pisadas, 

no se queda ahí. Pues lo que pasa dentro de la UCI se va con quienes pasan por 

ella. Los familiares se van diferentes. Algunos con heridas, otros con un 

conocimiento que se mantiene en silencio. Han aprendido lo breve que es la vida y 

cómo el amor, desde estos márgenes, es más profundo. Más urgente. Más cierto. 

Dimensiones de las Vivencias del Vacío Existencial 

 La experiencia de sentir la falta de sentido en la vida por parte de los 

familiares de pacientes ingresados en las unidades de cuidados intensivos puede 

verse como un proceso que abarca cuatro (4) dimensiones: Dimensión de las 

Emociones, Dimensión Simbólica, Dimensión de las Relaciones y Dimensión de la 

Existencia. 



 

164 

1.-Dimensión de la Emocionalidad 

 Nadie está nunca preparado para recibir la llamada telefónica que desafía la 

lógica de lo cotidiano: “Un familiar está en cuidados intensivos". A partir de ese 

instante el corazón del familiar late de forma distinta; no solo más rápido sino 

también más profundo; llenándose de miedo y amor al mismo tiempo; ansioso y 

aferrándose desesperadamente a la esperanza de un desenlace favorable. 

 La idea de la finitud de la vida es, por lo tanto, más que la advertencia 

impersonal que atemoriza al familiar, transformando su vida en una angustia 

permanente de que, independientemente de sus pensamientos y acciones, el fin 

llegará, siendo todo lo que le queda: angustia, preocupación y el esfuerzo 

cotidiano en un entorno cada vez más hostil. 

 Aquí en este momento de existencia se experimentan emociones intensas y 

complejas: la irá dirigida hacia el sistema y hacia los profesionales médicos que no 

lograron salvar la vida; el sentimiento de culpa por no haber estado presente 

cuando más se necesitaba ayuda y por seguir viviendo mientras alguien querido 

se marchaba; también puede surgir un profundo asombro y una parálisis 

emocional que llevan al alma misma protegerse, al anular sus propias 

sensibilidades emocionales. En medio de todo también se manifiesta la ternura; un 

gesto cariñoso hacia el paciente y una lágrima compartida en silencio. 

 De modo que en esta dimensión, en el vacío existencial, esas emociones 

no son un obstáculo. Por lo tanto, el componente emocional no debe verse como 



 

165 

algo a eliminar, sino como un territorio sagrado. El que debe escucharse, lo que 

debe acompañarse, lo que debe aprobarse. 

2.- Dimensión Simbólica Socio-Cultural 

 En los momentos cercanos al fallecimiento y en medio de la lucha entre la 

biología y el agotamiento del vocabulario especializado surge una comprensión 

singular: la importancia del simbolismo se hace presente en esta etapa donde lo 

visible nos orienta hacia lo invisible; cualquier gestualidad sencilla o acción cobra 

un significado profundo en esos momentos críticos experimentados en la Unidad 

de Cuidados Intensivos (UCI), donde el paciente enfrenta no solo una crisis 

médica sino también existencial. En el momento crucial de cambio: lo simbólico 

sirve como un enlace entre el dolor y lo que aún podemos soportar. 

 Para muchos familiares, esta experiencia profunda evoca antiguos símbolos 

que han permanecido en silencio durante mucho tiempo; la cruz y el rosario; una 

frase de la infancia memorable; una imagen sagrada; un ritual típico de nuestra 

herencia socio-cultural. 

 El simbolismo no proporcionará respuestas definitivas, pero sí ofrecerá un 

contexto valioso que ayuda a comprender el sufrimiento en un marco más amplio: 

uno de misterio y sacralidad que perdura para siempre. Tanto si se trata de una 

creencia religiosa tradicional como de una espiritualidad personal y difusa, los 

símbolos emergen cuando las personas intentan expresar lo inexplicable y 

encuentran significado en momentos trágicos. 



 

166 

 Desde la perspectiva del existencialismo, destaca que los símbolos no son 

simples elementos decorativos ni engañan, sino que representan estructuras 

profundas que otorgan significado al ser humano en su esencia misma. En una 

situación dentro de una Unidad de Cuidados Intensivos (UCI), presenciar cómo el 

cuerpo de un paciente en estado crítico, conectado a tubos y dependiente de 

máquinas puede ser interpretado como una escena llena de angustia. Sin 

embargo, para aquellos que lo valoran, ese cuerpo se convierte en un símbolo 

vivo de la historia compartida del vínculo que aún perdura y del misterio de existir 

y dejar de existir. 

 Un cuerpo en su sufrimiento puede emanar una belleza solemne que evoca 

lo que Merleau-Ponty (63) denominaría presencia palpable en lugar de mera 

biología; es la encarnación de una presencia viva que testimonia la existencia de 

alguien en este mundo terrenal en donde lo simbólico y lo físico se entrelazan 

armoniosamente pues un cuerpo enfermo transmite un mensaje más allá de su 

fragilidad aparente. 

 Lo simbólico también se manifiesta en las interacciones comunitarias: las 

conexiones entre personas en momentos de necesidad y apoyo mutuo como los 

mensajes reconfortantes y los abrazos compartidos en salas de espera; incluso el 

actuar de encender una vela en casa tiene un significado profundo y reconfortante 

para aquellos que nos rodean y nos importan. Es como si frente al vacío 

amenazante de la incertidumbre y la pérdida inminente del ser querido, el espíritu 



 

167 

humano instintivamente anhelara expresarse mediante un lenguaje más elevado y 

profundo que pudiera abarcar el misterio de la vida y la muerte. 

 El vacío existencial no es rechazado; más bien se transforma en algo 

distinto de la mera ausencia: puede convertirse en un espacio sagrado o en un 

terreno de cambio y renovación. La cercanía de la muerte puede ser interpretada 

como una pérdida devastadora o como una transición hacia una presencia 

diferente y desconocida. A menudo el ser querido no lo expresa abiertamente pero 

lo percibe internamente: que parte de lo vivido junto a esa persona especial no 

desaparece por completo. Que hay una continuidad que desafía la fugacidad del 

tiempo. 

 Por lo que el simbolismo no elimina el sufrimiento; más bien lo ilumina al 

proporcionar palabras donde faltan las adecuadas y dando forma a lo que es 

invisible para nosotros. En momentos de incertidumbre ofrece una certidumbre 

única: incluso en nuestra fragilidad hay algo que perdura y alcanza lo eterno. 

3.- Dimensión de las Relaciones Interpersonales  

 Durante la estadía de los familiares, en la sala de espera de una unidad de 

cuidados intensivos, la vida cotidiana experimenta un vacío existencial, es la falta 

de la presencia del otro, tal y como solía ser antes; es la incertidumbre que se 

comparte entre los integrantes de la familia y la comunicación fragmentada que se 

establece al tratar asuntos relacionados al cuidado de salud, junto a los 

profesionales correspondientes. En ocasiones incluso el sufrimiento se manifiesta 



 

168 

y vive de una manera solitaria, muy individual. Cada miembro familiar atraviesa su 

propio proceso y no siempre logran entenderse mutuamente. Este impacto se 

exacerba por el hecho de permanecer en un ambiente que, de cierta manera, se 

percibe como hostil, un escenario cargado de incertidumbre, impotencia y miedo 

(15, 16). 

 La presencia del paciente, el cual la mayoría de las veces está inconsciente 

o conectado a máquinas, se convierte en un símbolo importante; representa el 

amor que se temen perder y ese convivir que puede estar en peligro de romperse 

en cualquier momento debido al hilo quebradizo que los une en medio de la 

enfermedad. En esta situación de distancia impuesta por la enfermedad, se hace 

más palpable y urgente la importancia del vínculo entre familiar y paciente. Cada 

gestualidad cobra un significado profundo y especial; desde un simple roce de 

manos hasta una palabra susurrada al oído o incluso una promesa renovada en 

silencio. 

 Sin embargo, también se establece una conexión importante con los 

profesionales de la salud en una atmósfera tan altamente técnica; allí es donde la 

interacción humana puede resultar ser un verdadero salvavidas. En ocasiones un 

gestó empático acompañado de una explicación clara o una actitud compasiva 

pueden tener más impactó que cualquier tratamiento médico posible. Cuando el 

médico o la enfermera no solo brindan información, sino que también consideran 

al familiar como un ser humano afectado por el sufrimiento se restaura algo 

fundamental: la confianza. 



 

169 

 En último lugar se encuentra la relación consigo mismo, que también se 

transforma. La situación de acompañar en momentos límites hace que uno se 

enfrente a profundas interrogantes familiares; si lo que he hecho hasta ahora es lo 

correcto o qué sucederá con la pérdida del otro. En ocasiones, en medio de ese 

torbellino emocional surge la necesidad de reconciliación, ya sea consigo mismo, 

con los demás o incluso Dios. El lazo se transforma en el espacio donde se 

percibe la ausencia y al mismo tiempo donde comienza a surgir una esperanza. 

 Este ámbito de relaciones es en realidad un terreno de contradicciones: 

cercanía y distancia se entrelazan; conexión y separación coexistiendo; presencia 

y ausencia entrelazadas también en este territorio único de vínculos humanos. Es 

aquí donde las personas encuentran un reflejo del otro incluso en medio de su 

dolor; un espejo que les recuerda quiénes son realmente. Porque al observar el 

rostro de un ser querido enfermo o al sostener la mano de un profesional empático 

o compartir una mirada significativa con otro familiar, descubrimos que el vacío 

interior puede llenarse temporalmente por la calidez humana compartida. 

4.- Dimensión Humana de la Existencia 

 En ocasiones ocurren eventos que nos separan abruptamente de nuestra 

rutina diaria de una forma inesperada y peculiar; no tanto por un acto de violencia 

física sino por una intensidad emocional profunda que nos estremece hasta lo más 

profundo del ser. Permanecer en la sala de espera de la unidad de cuidados 

intensivos y contemplar a un ser querido conectado a distintos dispositivos 



 

170 

médicos, mientras descansa en un sueño profundo en el límite entre la existencia 

y la muerte, es uno de esos momentos que nos estremece profundamente y nos 

hace reflexionar sobre lo verdaderamente valiosa que es nuestra existencia. Todo 

se reduce a lo más profundo de la vida, donde un gesto sencillo o un diagnóstico 

médico pueden alterarla por completo. También llega el silencio y la soledad 

acompañados por la angustiosa incertidumbre sobre el propósito de la vida 

cuando la misma puede esfumarse en un abrir y cerrar de ojos. 

 Desde una perspectiva existencialista filosófica, este momento no se 

percibe como algo sorprendente sino como una revelación. Martin Heidegger (45) lo 

explica de manera clara al afirmar que somos seres inexorablemente 

encaminados hacia la muerte. A pesar de estar orientados hacia nuestro final, en 

muchas ocasiones en nuestra rutina diaria, al estar sumergidos en el trasiego de lo 

práctico y lo urgente, no somos plenamente conscientes de nuestra mortalidad. 

Cuando sucede el hecho biológico de morir, la muerte se hace presente, y la 

misma deja de ser un concepto distante para convertirse en una realidad 

inminente, la cual nos permite abrazar una vida más genuina, en este sentido 

Heidegger (45) se refiere como vivir la vida de una manera auténtica; es decir, 

aceptar la limitación de nuestra temporalidad terrenal, no como un hecho trágico, 

sino como un horizonte que arroja luz sobre la vida. 

 En esa situación particular en la que un familiar en la sala de espera de una 

unidad de cuidados intensivos, está pasando por días llenos de incertidumbre en; 

y experimentan un despertar existencial único, dado que el mundo deja de seguir 



 

171 

su curso predecible habitual; el tiempo ya no fluye de manera tan suave como 

antes. Todo adquiere una densidad significativa; un peso notable. Aunque pueda 

surgir temor en medio de esta situación, puede generarse una nueva manera de 

estar en el mundo. 

 Víctor Frankl (51) argumentó que el sufrimiento es inevitable para los seres 

humanos; sin embargo, podemos elegir cómo enfrentarlo de manera 

conscientemente constructiva y encontrar sentido en él en lugar de negarlo por 

completo en nuestras vidas diarias y durante momentos difíciles como acompañar 

alguien cerca de la muerte, lo que puede ser considerado como un hecho 

significativo y profundo al expresar amor incondicional, el estar presente hasta el 

final sin poder ofrecer una recuperación física directamente, sino simplemente 

brindando apoyo afectivo mediante la presencia física y emocional en un silencio 

compartido o rezos internos que dan razón al actuar compasivo hacia el otro. El 

dolor no se va del todo pero se convive con una nueva perspectiva de luz. 

 Luego viene Merleau-Ponty (63) que nos llevó de vuelta al cuerpo una vez 

más, ya que en una unidad de cuidados intensivos, el sufrimiento no es solo 

mental; también se experimentan sensaciones físicas dolorosas. El paciente se 

encuentra físicamente herido y sometido a procedimientos médicos, que al igual a 

su enfermedad lo alejan de su vida cotidiana. Lo mismo sucede en el caso de los 

familiares que pasan largos periodos sentados en la sala de espera, sintiendo la 

presión y abrumados por la incertidumbre. Merleau-Ponty (63) nos invita a 

considerar que no solo somos una mente enclaustrada en un cuerpo, sino que 



 

172 

somos un cuerpo que experimenta y percibe el mundo desde su propia 

corporeidad. En esta visión tan profunda y vital acerca del ser humano como un 

ser encarnado en su existencia física, emerge la idea sagrada del contacto. El 

simple actuar de sostener la mano de un ser querido se transforma en un gestual 

de unión y cercanía que transmite por sí solo el mensaje “estoy contigo", “sigues 

siendo tú", “seguimos unidos". 

 La experiencia de la vida va más allá de ser solo una idea filosófica; se vive 

en primera persona de manera tangible en contextos como los de una unidad de 

cuidados intensivos, donde los familiares enfrentan emociones, como la angustia 

descrita por Heidegger o la búsqueda de significado al estilo de Frankl o la 

conexión corporal según Merleau-Ponty (63). Lo hacen sin necesidad de mencionar 

teorías ni tener conocimientos filosóficos previos, de modo que; simplemente 

viven, experimentan profundamente. Han descubierto que no hay respuestas 

predefinidas; sin embargo, existen maneras auténticas de estar presente al 

entender que no todo puede ser controlado. Incluso en situaciones 

extremadamente difíciles hay espacio para el amor. 

 Quizá por esa razón en medio de tanto sufrimiento surge ocasionalmente 

algo inexplicable: una palabra dicha en voz baja, el compartir de una lágrima, un 

silencio liviano. Y es durante esos momentos cuando la vida se muestra en su 

expresión más genuina y auténtica, sin adornos ni tapujos, pero real. 

 



 

173 

FIGURA 14 

 

Diseño: Franco Sánchez (2025) 

REFLEXIÓN CONCLUSIVA 

 En la cara del abismo de lo desconocido y sin certezas absolutas donde la 

muerte se muestra sin tapujos a la vista de todos nosotros; ahí es donde el ser 

humano se encuentra de cerca frente a su propia mortalidad limitada y finita. 

Durante siglos la filosofía existencial ha dirigido su atención hacia esa perspicaz 

conciencia de que la vida no es eterna y cada momento otorgado es en verdad un 

fugaz milagro efímero. Heidegger(63) afirmaría que, solo desde esa profunda 

conciencia de nuestra mortalidad podemos experimentar una vida auténtica. 



 

174 

¿Pero cómo resistirse cuando esa verdad no es solo un concepto sino una 

vivencia encarnada en el cuerpo de alguien querido conectado artificialmente? 

 Desde el punto de vista psicológico, el vacío existencial no es 

necesariamente un indicador de trastorno mental, sino más bien una 

manifestación natural del ser humano cuando se ve privado de sus puntos de 

referencia habituales. Víctor Frankl (47) captó plenamente esta idea al afirmar que 

incluso en las circunstancias más extremas, la persona conservaba la capacidad 

de otorgar significado y propósito a su vida. Para los familiares que se encuentran 

en la unidad de cuidados intensivos, encontrar sentido puede resultar todo un 

desafío. No siempre está en las explicaciones médicas o en las frías estadísticas. 

A veces no reside ni siquiera en la esperanza de una recuperación milagrosa. Sin 

embargo, ese sentido puede emerger inesperadamente de un gesto simple y 

genuino; ya sea una mano que se aprieta firme o un abrazo sincero. 

 En el ámbito espiritual surge una intuición que trasciende religiones y 

creencias comunes: la idea de que la vida guarda una continuidad incluso en 

medio de aparentes fracturas que no siempre logramos comprender 

racionalmente. Esto se puede llamar fe para algunos o presencia, misterio o 

trascendencia para otros. Lo cierto es, que muchos familiares encuentran en esos 

momentos críticos una conexión con algo superior: Un Dios, una energía o una 

memoria amorosa que los sostiene cuando todo parece desvanecerse. 



 

175 

 El vacío existencial no marca el fin; más bien señala un punto de transición 

significativo donde una conciencia renovada puede emerger en medio de la 

fragilidad y la incertidumbre, intensificadas por la tragedia o el dolor profundo 

experimentado por los familiares mientras reflexionan sobre el verdadero 

significado de la humanidad en las encrucijadas del amor y la pérdida. 

 Cuando finalmente los familiares abandonan la unidad de cuidados 

intensivos (con el corazón apenado o en paz), se llevan algo que no se expresa en 

palabras pero se percibe profundamente: que la vida tiene un valor sagrado no por 

su duración sino porque al ser conscientes de su finitud, podemos optar por vivirla. 

Nuestra humanidad radica en hacerlo auténticamente, sinceramente. 

  



 

176 

REFERENCIAS BIBLIOGRÁFICAS 

 
 

 1. Medina, T. Antropología de la muerte. Construcción cultural de la muerte. 
[Tesis Doctoral]. Valencia, Venezuela. Universidad de Carabobo. 2012. 

  
 2. Alcántara Moreno G. La definición de salud de la Organización Mundial de la 
Salud y la   interdisciplinariedad. Sapiens. Revista Universitaria de 
Investigación [Internet]. 2008  [citado el 22 de febrero de 2022]; 9(1):93-107. 
Disponible en: https://www.redalyc.org/articulo.oa?id=41011135004 

 
 3. Antón Hurtado F. Antropología del sufrimiento social. RAE [Internet]. 2018 
[citado 14 de febrero de 2022]; (17). Disponible en: 
https://revistaselectronicas.ujaen.es/index.php/rae/article/view/3777 

 
 4. American Psychologycal Association (APA).  Dictionary of Psychology [Internet] 
2022. [citado 02 de febrero de 2022]; Disponible en: 
https://dictionary.apa.org/existential-crisis 

 
 5. Jaspers, K. (1973).  La filosofía. Breviarios. Buenos Aires: Fondo de Cultura 
Económica.  

 
 6. Heidegger M. El ser y el tiempo. Madrid: Fondo Cultura Económica; 1989. 

 
 7. Torralba F. Propuesta de principios europeos de bioética. Institut Borja de 
Bioètica. Universitat Ramón Llull. [Internet]. 2000 [citado el 15 de noviembre de 
2021].   Disponible en: 
http://www.udea.edu.co/wps/wcm/connect/udea/e34ea87a-3dc5-
46ecb9ab8dd9ef365949/Principios+europeos+de+la+bioetica+F+Torralba.pdf?
MOD=AJPERES&CVID=lHXT0Z 

 
 8. Aguilar, César. Martínez. Claudia. La realidad de la Unidad de Cuidados 
Intensivos. Revista Medicina crítica (Colegio Mexicano de Medicina Crítica).  
Med. crít. (Col. Mex. Med. Crít.) vol.31 no.3 Ciudad de México may./jun. 2017 

 
 9. Rodríguez TB, Franco GJ. Historia de la medicina crítica. An Med (Mex). 
2015;60(2):156-159. 

 
 10. Vera-Carrasco O. Origen y desarrollo histórico de la Medicina Crítica y 

Unidades de Cuidados Intensivos en Bolivia. Rev Med La Paz. 
2015;21(2):77-90  

 



 

177 

 11. Perdomo-Cruz RG. Medicina Intensiva y las Unidades de Cuidados 
Intensivos. Definición - Desarrollo histórico - Utilización de sus recursos. 
Revista Médica Hondureña. 1992;60:49-52. [ Links ] 

 
 

 12. García, E. Quintanilla, C. Evolución clínica de los pacientes críticamente 
enfermos de cuidados intensivos quirúrgicos que son trasladados a servicios 
de cirugía del hospital nacional rosales de abril 2017 a abril 2018. Facultad 
de medicina posgrado de especialidades médicas trabajo de graduación. 
Universidad De El Salvador. Disponible en: 
https://docs.bvsalud.org/biblioref/2021/04/1177623/489-11105862.pdf 

 
 13. Heredia Virginia. Torralba Lucía.  Torralba María. Marta Villagrasa… 

humanización de los cuidados en la unidad de cuidados intensivos. Revista 
Sanitaria de Investigación29 noviembre 2021Disponible en: 
https://revistasanitariadeinvestigacion.com › humanizacio.  

 
 14. SalusPlay. Organización de una unidad de críticos. Disponible en: 

https//www.saluspaly.com›cuidados-intensivos-uci 
 

 15. Bautista L,. Arias MF,.Carreño ZO. Percepcion de los familiares de pacientes 
críticos hospitalizados respecto a la comunicscion y apoyo emocional. Rev 
Cuid 2016 ;7(2):1279-1309.Disponible en: 
httpp://dx.dou.org/10.15649/cuidarte.v7i2330©2016 Universidad de 
Santander 

 
 16. Wilson ME, Beesley S, Grow A, Rubin E, Hopkins RO, Hajizadeh N et al. 

Humanizing the intensive care unit. Crit Care. 2019. doi:10.1186/s13054-019-
2327-7  

 
 17. Valvidares M. Humanización de los cuidados de enfermería en las unidades 

de Cuidados Intensivos. En: Tirado JJ. Colegio Oficial de Enfermería de 
Valencia. Enfermería Integral: Valencia; 116.2017;51-57.  

 
 18. García Cabeza ME. Humanizar la asistencia en los grandes hospitales: un 

reto para el profesional sanitario. Metas Enferm [revista en Internet] 2014 
[acceso 20 de octubre de 2021]; 7(1):70-74. Disponible en: 
http://www.enfermeria21.com/revistas/metas/articulo/80549/  

 
 19. Escudero D, Martín L, Viña L, Quindós B, Espina MJ, Forcelledo L et al. 

Política de visitas, diseño y confortabilidad en las unidades de cuidados 
intensivos españolas. Rev Calid Asist. 2015;30(5):243-250 

 



 

178 

 20. Baeza I, Quispe LC. Proyecto “Humanizando los Cuidados Intensivos”, nuevo 
paradigma de orientación de los Cuidados Intensivos. Rev Bio y Der. 2020; 
48:111-126. 

 
 21. Escudero D, Viña L, Calleja C. Por una UCI de puertas abiertas, más 

confortable y humana. Es tiempo de cambio. Med intensiva. 2014;38(6):371-
375,  

 
 22. Rojas V. Humanización de los cuidados intensivos. Rev Med Clin Cond.2019; 

30(2):120-125 
 

 23. Manual de Buenas Prácticas de Humanización En Unidades de Cuidados 
Intensivos. Madrid: Proyecto HU-CI; 2019 [acceso 26 de octubre de 2021]. 
Disponible en: https://proyectohuci.com/es/buenas-practicas  

 
 24. Breve historia de la medicina intensiva. El paciente crítico. Instituto Aragonés 

de Ciencias de la Salud. [Consultado el 7 junio 2017] Disponible 
en: http://www.ics-aragon.com/cursos/enfermo-critico/pdf/00-00.pdf. [ Links ]  

 
 25. Franco R. Percepción del familiar del paciente crítico, respecto a la 

intervención que realiza la enfermera durante la crisis situacional en la UCI 
Hospital Nacional Edgardo Rebagliati Martinis, Lima. [Tesis]. Universidad 
Nacional Mayor de San Marcos. Facultad de medicina humana, Lima. 2003  

 
 26. Torrents R, Torras E, Saucedo M, Surroca L, Jover C. Impacto de los 

familiares del paciente crítico: Ante una acogida protocolizada. Enferm 
Intensiva. 2003; 14(2):49-60. http://dx.doi.org/10.1016/S1130-
2399(03)78104-8  

 
 27. Organización Panamericana de la Salud. Calidad en la  atención  y seguridad 

del paciente.    Disponible en: 
http://www.paho.org/hq/index.php?option=com_content&view=article&id=341
2%3Acalidadatencionseguridadpaciente&catid=1530%3Apatientsafety&Itemi
d=2166&lang=s  

 
 28. De Albístur M, Bacigalup J, Gerez J, Uzal M, Ebeid A, Soto J. La familia del 

paciente internado en la unidad de cuidados intensivos.  Rev Med Uruguay. 
2000; 16(3): 243-56 

 
 29. Urizzi, Fabiane., Corrêa, Adriana. Vivencias de familiares en terapia 

intensiva: el otro lado del ingreso. Rev Latino-am Enfermagem 2007 julho-
agosto; 15(4) www.eerp.usp.br/rlae  

 



 

179 

 30. Lemos RCA; Rossi LA. O significado cultural atribuído ao centro de terapia 
intensiva por clientes e seus familiares: um elo entre a beira do abismo e a 
liberdade. Rev Latino-am Enfermagem 2002 maio/junho; 10(3):345-57  

 
 31. Lynch, Gloria,. Oddone María J. La percepción de la muerte en el curso de la 

vida un estudio del papel de la muerte en los cambios y eventos biográficos. 
Revista de Ciencias Sociales. Rev. Cienc. 
Soc. vol.30 no.40 Montevideo ene. 2017. 

 
32. De Miguel, J. M. (1995). El último deseo: para una sociología de la muerte en 

España. Revista Española de Investigaciones Sociológicas, 71, pp. 109-156  
 

 33. Elias, N. (1987). La soledad de los moribundos. México: Fondo de Cultura 
Económica 

 
34. Franco, César. Visión Fenomenológica-compleja de la muerte en familiares 

de pacientes críticos. Revista Arje. Vol. 13. Edición N° 25. Facultad de 
Ciencias de la Educación de la Universidad de Carabobo, Valencia, 
Venezuela. Julio - Diciembre 2019 

 
 35. Camus, A. El mito de Sísifo. Madrid: Alianza; 1996.  

 
 36. Aguilera Portales, R; González Cruz, J. La muerte como límite antropológico. 

El problema del sentido de la existencia humana. Gazeta de Antropología. 
[Internet] 2009 [citado el 15 de agosto de 2023]; 25(2). Disponible en: 
http://hdl.handle.net/10481/6903 

 
 37. Duche Perez, A. La antropología de la muerte: Autores, enfoques y 

períodos. Soc. relig. [internet] 2012 [citado el 15 de agosto de 2023] 22 (37). 
Disponible en: http://www.scielo.org.ar/scielo.php 
script=sci_arttext&pid=S1853-70812012000100007&lng=es&nrm=iso  

 
 38. Tylor, E. Antropología. Madrid; Ayuso; 1979.  

 
 39. Freud, S. De guerra y muerte. Temas de actualidad, en Obras completas 2. 

Buenos Aires: Amorrortu, 1979 
 

 40. Malinowski, B. Crime and Custom in Savage Society. Londres: Routledge 
and Kegan Paul; 1926. 

 
 41. Morín, Edgar. (1994). El Hombre y la Muerte. Editorial Kairos. Barcelona 

España 
 

 42. Gómez García, Pedro. (2024) La antropología y el paradigma de complejidad 
de Edgar Morin. Ensayos de Filosofía. Número 19, (1) 



 

180 

 
 43. Aries, Philippe. El hombre ante la muerte. León: Taurus; 1992. 

 
44. Charlesworth, M. (1996) La bioética em uma sociedad liberal. Cambridge 

University Press, Gran Bretaña  
 

 45. Heidegger M. El ser y el tiempo. Madrid: Fondo Cultura Económica; 1989  
 

 46. Frankl V. La Voluntad de Sentido. Barcelona: Herder; 1994. 
 

 47. Fromm, E. Ética y psicoanálisis. Madrid: Fondo de cultura económica de 
España; 1980  

 
 48. Martela, F y Steger M. Los tres significados del sentido de la vida: 

coherencia, propósito y significancia. The Journal of Positive Psychology. 
[Internet] 2016 [citado el 16 de agosto de 2023]; DOI: 
10.1080/17439760.2015.1137623  

 
 49. García-Alandete J. Inteligencia emocional, optimismo y crisis existenciales. 

En: Rodríguez Fernández M. Directora. Sentido de la vida ante la crisis. 
Burgos: Montecarmelo; 2012. 53-81. 

 
 50. Frankl V. El hombre en busca del sentido. Barcelona: Herder. 2011  

 
 51. Miramontes F. La teoría del sentido del sufrimiento. Fundamentación 

filosófica de una terapéutica: Scheler y Frankl. Realitas: Revista de Ciencias 
sociales, humanas y arte. [Internet] 2013. [citado el 13 de febrero de 2022]; 
(1), 51-55. Disponible en: 
https://dialnet.unirioja.es/descarga/articulo/6984237.pdf 

 
 52. Sellés JF. La experiencia de los límites: el dolor y la finitud temporal. 

Pers.bioét. . [Internet] 2016; 20(2): 159-174. Disponible en: 
https://doi.org/10.5294/PEBI.2016.20.2.4ç 

 
 53. Ramírez Patiño M. La estratificación sentimental de Max Scheler y su 

aplicación al fenómeno del dolor y el sufrimiento humano. [Tesis de 
Maestría]. Morelia, México. Universidad Michoacana de San Nicolás de 
Hidalgo. 2013. 

 
 54. Frankl V. Cura médica de almas. En: teoría y terapia de las neurosis. 

Iniciación a la logoterapia y el análisis existencial. Barcelona: Herder. 1992 
 

 55. Scheler M. Ética. Nuevo ensayo de fundamentación de un personalismo 
ético. Madrid: Editores; 2001. 

 



 

181 

 56. Scheler M. El puesto del hombre en el cosmos. Buenos Aires: Losada; 2008.  
 

 57. Alper. M. (2008). Dios está en el Cerebro. Grupo Editorial Norma. S.A. 
Bogotá Colombia 

 
 58. Cuestiones teológicas  print version issn 0120-131x Palacio Vargas, Carlos 

Julián. la espiritualidad como medio de desarrollo humano. cuest. 
teol. [online]. 2015, vol.42, n.98, pp.459-481. issn 0120-131x 

 
 59. Thurnher R. ¡A las cosas mismas!. Acerca de la significación de la máxima 

fenomenología fundamental en Husserl y Heidegger. 1996. En Soto Núñez 
C, Vargas Celis, I. La Fenomenología de Husserl y Heidegger. Cultura de los 
Cuidados. [Internet]. 2017 [citado el 14 de agosto de 2021]; 21(48), 45-46.   
Disponible en: http://dx.doi.org/10.14198/cuid.2017.48.05 

   
 60. Vecino M. Muerte y metodología en la fenomenología husserliana. Ideas y 

Valores [Internet]. 2018 [citado 09 de agosto de 2021]; 67 (166), 75-91. 
Disponible en: http://dx.doi.org/10.15446/ideasyvalores 

 
 61. Fermoso P. El modelo fenomenológico de investigación en pedagogía social. 

Revista Educar. [Internet] 1988. [citado el 09 de agosto de 2021]; 14(15), 
121-136. Disponible en: https://www.raco.cat/index.php/ 
educar/article/viewFile/42218/90165 

 
 62. Merleau-Ponty M. Fenomenología de la percepción. 1975. En Mercado M. El 

problema del método en Fenomenología de la percepción de Merleau-Ponty. 
Revista Ciencia y Cultura. [Internet]. 2016 [citado 20 de noviembre de 2021]; 
20(37), 9-42. Disponible en: 
http://www.scielo.org.bo/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S2077332320160
00200002 

 
 63. Husserl E. Ideas relativas a una fenomenología pura y una fenomenología 

filosófica. Madrid: Fondo Cultura Económica; 1993. 
 

 64. Merleau-Ponty M. La fenomenología y las ciencias del hombre. Buenos Aires: 
Nova. 1969 

 
 65. Pérez Riobello A. Merleau-Ponty: percepción, corporalidad y mundo. Eikasia. 

Revista de Filosofía. [Internet]. 2008 [citado 15 de febrero de 2022]; 4 (20). 
Disponible en:  http://www.revistadefilosofia.org 

 
 66. Perruchoud González S. La fenomenología según Merleau-Ponty: un camino 

de descenso hacia las cosas. Rev. Filos. [Internet]. 2017 [citado 12 de 
febrero de 2022]; 42(1): 59-76. Disponible en: 
http://dx.doi.org/10.5209/RESF.55447 



 

182 

 
 67. Merleau-Ponty M. El mundo de la percepción. 2003. En Pérez Riobello A. 

Merleau-Ponty: percepción, corporalidad y mundo. Eikasia. Revista de 
Filosofía. [Internet]. 2008 [citado 15 de febrero de 2022]; 4 (20). Disponible 
en:  http://www.revistadefilosofia.org 

 
 68. Bueno G. El papel de la filosofía en el conjunto del saber. Madrid: Editorial 

Ciencia Nueva. 1970. En Pérez Riobello A. Merleau-Ponty: percepción, 
corporalidad y mundo. Eikasia. Revista de Filosofía. [Internet]. 2008 [citado 
15 de febrero de 2022]; 4 (20). Disponible en:  
http://www.revistadefilosofia.org 

 
 69. Martínez, M. Ciencia y Arte en la metodología cualitativa. México: Trillas; 

2006 
 

 70. Eduardo Alberto León, «El giro hermenéutico de la fenomenológica en Martín 
Heidegger», Polis [En línea], 22 | 2009, Publicado el 08 abril 2012, 
consultado el 19 septiembre 2023. URL: 
http://journals.openedition.org/polis/2690 

 
 71. Gadamer, H. La herencia de Europa. Barcelona: Península; 1990. 

 
 72. Fuster, Doris. Investigación cualitativa: Método fenomenológico 

hermenéutico. Universidad Nacional Mayor de San Marcos, Lima, Perú 
Propós. represent. vol.7 no.1 Lima ene./abr. 2019 
ORCID: https://orcid.org/0000-0002-7889-2243 

 
 73. Navarro, Carlos. La fenomenología como filosofía crítica para el estudio de la 

realidad inmediata. Universidad de Costa Rica. Revista Humanidades, vol. 
11, núm. 1, 2021 

 
 74. Chica Rico, M.; Sanagua, C.; Venturini, N. Nuevas técnicas de Investigación 

en Trabajo Social. I Encuentro Latinoamericano de Metodología de las 
Ciencias Sociales. [Internet] 2008 [citado el 15 de agosto de 2023]; 
Disponible en: 
http://www.memoria.fahce.unlp.edu.ar/trab_eventos/ev.9468/ev.9468.pdf 

 
 75. Trejo Martínez, F. Fenomenología como método de investigación: Una 

opción para el profesional de enfermería. Enf Neurol Mex. [Internet] 2012: 
11(2): 98-101 [citado el 16 de agosto de 2023]; Disponible en: 
http://www.medigraphic.com/enfermerianeurologica   

 
 76. Rusque, A. De la diversidad a la unidad en la investigación cualitativa. 

Venezuela: Vadell, 2003. 



 

183 

 
 77. Mendoza, V. Hermenéutica crítica. Rev Razón y Palabra. Internet] 2003: 

34(2): [citado el 16 de agosto de 2023]; Disponible 
en:http://www.razonypalabra.org.mx/anteriores/n34/vmendoza.html 

 
 78. Husserl E. El artículo fenomenología. 1992. En Soto Núñez, C., Vargas Celis, 

I. La Fenomenología de Husserl y Heidegger. Cultura de los Cuidados. 
[Internet] 2017 [citado el 19 de agosto de 2021]; 21(48), 45-46. Disponible en: 
http://dx.doi.org/10.14198/cuid.2017.48.05   

 
 79. León, Eduardo. El giro hermenéutico de la fenomenológica en Martín 

Heidegger. Revista de la Universidad Bolivariana, Volumen 8, N° 22, 2009, p. 
267-283 

 
 80. Schutz, A. El problema de la realidad social. Buenos Aires: Amorrortu; 1962 

 
 81. Apps, J. Dirección de un examen crítico de las prácticas de la educación 

permanente. Rev. Educ. [Internet] 1991: 294(1): 107-139. Disponible en: 
https://sede.educacion.gob.es/ publiventa/detalle.action?cod=48 

 
 82. Spiegelberg H. Doing Phenomenology: Essays on and in Phenomenology. La 

Haya: Martinus Nijhoff; 1975. 
 

 83. Testsiteforme. ¿Qué se entiende por escenario del estudio? Octubre 24, 
2022.Disponible en: https://www.testiteforme.com question que se entien… 

 
 84. Mèlich, J. Del extraño al cómplice: la educación en la vida cotidiana. 

Barcelona: Anthropos; 1994. 
 

 85. Crumbaugh, JC., y Maholick, LT. Manual of instructions for the Purpose-in-
Life-Test. Munster: Psychometric Affiliates; 1969. En Frankl V. Ante el vacío 
existencial.  Barcelona: Herder; 2003. 

 
 86. Frankl V. La Voluntad de Sentido. Barcelona: Herder; 1994. 

 
 87. Leal J. La autonomía del sujeto investigador y la metodología de la 

investigación. 2da edición, Valencia. Edo Carabobo pág. 44. 2009 
  

 88. Velásquez, A. Habermas y Heidegger. Humanismo, posthumanismo y debate 
en torno al parque humano. Chile: Fondo; 2007 

 
 89. Benavides, M,.Goméz, C. Métodos en investigación cualitativa: triangulación. 

Revista Colombiana de Psiquiatría. vol 34.Nº1.Bogota Colombia.2005 
 



 

184 

 90. Patton M. Qualitative research and evaluation methods. 3rd ed. Thousand 
Oaks: Sage; 2002. 

 
91. Ruiz, J. (2012). Metodología de la investigación cualitativa. Bilbao: 

Universidad de Deusto Larricilla J. El consentimiento informado en 
investigacion. Generalidades. Acta Medica Grupo Angeles. 2003;I:167–71  

 
 92. Martínez, M. Ciencia y Arte en la metodología cualitativa. México: Trillas; 

2006 
 
93. Guba, E. Lincoln, Y. Controversias paradigmáticas, las contradicciones y las 

influencias emergentes. Londres: Sage publicaciones; 2005) www.scirp.org › 
(S(351jmbntvnsjt1aadkposzje)) › reference 

 
94. Coffey, A. Atkinson, P. Encontrar sentido a los datos cualitativos. Estrategias 

complementarias de Investigación. España; universidad de Alicante 2005) 
www.casadellibro.com › libro-encontrar-el-sentido-a-los-datos-cualitativos 

 
95. Diaz, Carlos. El mundo del silencio. Significados sexuales y vivenciales en 

adolescentes con discapacidad auditiva. [Tesis Doctoral]. Valencia, 
Venezuela. Universidad de Carabobo. 2019   

 
96. Arnaldo Krout. Ruth, Ruy Pérez. Diccionario y completo de Bioética. Hola, 

cortana. Ediciones Tauro 2007 
 
97. Ifshitz A. Consentimiento informado, ma’s que una autorizacion para la 

investigacion. Cir Ciruj. 2005;73:1–2. [PubMed] [Google Scholar] 
 
98. Larricilla J. El consentimiento informado en investigacion. 

Generalidades. Acta Medica Grupo Angeles. 2003;I:167–71  
 
99. Larricilla J. El consentimiento informado en investigacion. 

Generalidades. Acta Medica Grupo Angeles. 2003;I:167–71  
 
100. Vargas L, Flisser A, Kawa S. El consentimiento informado en investigacion. 

Generalidades. Acta Medica Grupo Angeles. 2003;I:167–71.  
 

 101. Noblejas, M. Logoterapia. Fundamentos, principios y aplicación. Una 
experiencia de evaluación del “logro interior de sentido”. [Tesis Doctoral]. 
Madrid, España. Universidad Complutense de Madrid. 1994. 

 
 102. Leal J. La autonomía del sujeto investigador y la metodología de la 
investigación. 2da edición, Valencia. Edo Carabobo pág. 44. 2009 



 

185 

 
 103. Velásquez, A. Habermas y Heidegger. Humanismo, posthumanismo y debate 
en torno al parque humano. Chile: Fondo; 2007 

 
 104. Benavides, M., Goméz, C. Métodos en investigación cualitativa: triangulación. 
Revista Colombiana de Psiquiatría. vol 34.Nº1.Bogota Colombia.2005 

 
 105. Patton M. Qualitative research and evaluation methods. 3rd ed. Thousand 
Oaks: Sage; 2002. 

 
 106. Ruiz, J. (2012). Metodología de la investigación cualitativa. Bilbao: 
Universidad de Deusto.  

 
 107. Charmaz, K. Constructing Grounded Theory. Thousand Oaks: Sage; 2006. 

 
 108. Abagnano, N. (2004). Diccionario de filosofía. Fondo de Cultura Económica. 

Mèxico. 

 
 

 
 

 

 

 

 

 

 

 



 

186 

 

 

 

 

 

ANEXO 

 

 

 

 

 

 

 



 

187 

EL TEST PIL: UN PROPÓSITO DE VIDA 

El PIL (Purpose In Life Test) es un instrumento de evaluación, creado por 

Crumbaugh y Maholick en 1969 (97).  

El test analiza cuatro (4) factores principales: 

 • Percepción de sentido: mide la valoración que el individuo hace de la vida 

y hasta qué punto halla motivos para vivirla. 

 • Experiencia de sentido: evalúa si la persona percibe la vida como plena 

de cosas buenas. 

 • Metas y tareas: indaga sobre los objetivos del individuo y 

la responsabilidad personal que siente sobre ellos. 

 • Dialéctica Destino/Libertad: inspecciona la actitud hacia la muerte como 

algo temible e incontrolable. 

 Esta herramienta psicométrica consta de veinte (20) declaraciones que 

se les presenta a las personas, quienes deben indicar, para cada ítem, una de 

las siete categorías de respuesta. Para realizar esta evaluación es 

fundamental ser honesto consigo mismo, considerando que no existen 

respuestas correctas o incorrectas. 

 Se responde mediante una escala tipo likert que va del 1 al 7, en 

progresión ascendente. Por tanto, al sumar las puntuaciones de cada 

enunciado se halla una medida del logro de sentido de la vida que posee la 

persona.  



 

188 

Contenido: 

 1. Generalmente, me encuentro: 1 (completamente aburrido) a 7 (exuberante, 

entusiasmado). 

 2. La vida me parece: 1 (completamente rutinaria) a 7 (siempre emocionante). 

 3. En la vida tengo: 1 (ninguna meta o anhelo) a 7 (muchas metas y anhelos 

definidos). 

 4. Mi existencia personal es: 1 (sin sentido ni propósito) a 7 (llena de sentidos 

y propósitos). 

 5. Cada día es: 1 (exactamente igual) a 7 (siempre nuevo y diferente). 

 6. Si pudiera elegir: 1 (nunca habría nacido) a 7 (tendría otras nueve vidas 

iguales a esta). 

 7. Después de jubilarme: 1 (holgazanearía el resto de mi vida) a 7 (haría las 

cosas emocionantes que siempre deseé realizar). 

 8. En el logro de mis metas vitales: 1 (no he conseguido ningún progreso) a 7 

(he llegado a mi realización completa). 

 9. Mi vida es: 1 (vacía y llena de desesperación) a 7 (un conjunto de cosas 

buenas y emocionantes). 

 10.Si muriera hoy, me parecería que mi vida ha sido: 1 (una completa basura) 

a 7 (muy valiosa). 

 11.Al pensar en mi propia vida: 1 (me pregunto a menudo la razón por la que 

existo) a 7 (siempre encuentro razones para vivir). 

 12.Tal y como yo lo veo en relación con mi vida, el mundo: 1 (me confunde por 

completo) a 7 (se adapta significativamente a mi vida). 



 

189 

 13.Me considero: 1 (una persona irresponsable) a 7 (una persona muy 

responsable). 

 14.En cuanto a la libertad de que dispone para hacer sus propias elecciones, 

creo que el hombre es: 1 (completamente esclavo de las limitaciones de la 

herencia y del ambiente) a 7 (absolutamente libre de hacer todas sus 

elecciones vitales). 

 15.Con respecto a la muerte, estoy: 1 (falto de preparación y atemorizado) a 7 

(preparado y sin temor). 

 16.Con respecto al suicidio: 1 (lo he considerado seriamente como una salida 

a mi situación) a 7 (nunca le he dedicado un segundo de pensamiento). 

 17.Considero que mi capacidad para encontrar un significado, un propósito en 

la vida es: 1 (prácticamente nula) a 7 (muy grande). 

 18.Mi vida está: 1 (fuera de mis manos y controlada por factores externos) a 7 

(en mis manos y bajo mi control). 

 19.Enfrentarme a mis tareas cotidianas supone: 1 (una experiencia dolorosa y 

aburrida) a 7 (una fuente de placer y satisfacción). 

 20.He descubierto: 1 (ninguna misión o propósito en mi vida) a 7 (metas claras 

y un propósito satisfactorio para mi vida). 

Interpretación 

 Al tener en cuenta un total máximo de 140 puntos del test PIL, se ha de 

considerar que quienes obtienen puntuaciones inferiores a 90 se encontrarían en 

un estado de vacío existencial. Por otro lado, quienes puntúan entre 90 y 105, 



 

190 

muestran indefinición con respecto al sentido de la vida. Y, por último, aquellos 

que superan los 105 puntos contarían con una presencia clara de metas y sentido 

de la vida. 

Entre las razones para la selección del PIL se destaca: 

 • Es el instrumento que más se ha utilizado para medir el sentido de la vida, 

con casi 50 años, desde su creación. 

 • Ha sido utilizado y validado por múltiples investigadores, en los diferentes 

continentes y países. 

 • Es un instrumento corto, con 20 preguntas. 

 • Fue traducido y baremado al español por Noblejas (98) con un alfa de 

Cronbach de 0.879 

  



 

191 

TEST PIL (Sentido de la Vida) 

A continuación se presenta una serie de afirmaciones. En cada una encierre 

en un círculo el número que estaría más cerca de la verdad para usted. Observe 

que los números siempre van desde un sentimiento extremo al sentimiento 

contrario, también extremo. La palabra Neutral significa que no hay tendencia ni 

hacia un lado ni hacia otro. Trate en lo posible de no utilizar esta puntuación. 

 1 2 3 4 
Neutral 

5 6 7 

1-Generalmente me 
encuentro: 

Aburrido      Entusiasmado

2-La vida me 
parece 

Aburrida      Emocionante

3-En la vida 
tengo: 

Ninguna meta      Muchas metas y 
anhelos definidos 

4-Mi 
existencia 
personal 
es: 

Sin sentido ni 
propósito 

     Llena de sentidos y 
propósitos 

5-Cada día es: Exactamente igual      Siempre nuevo y 
diferente 

6-Si pudiera 
elegir: 

Nunca habría 
nacido 

     Tendría otras nueve 
vidas iguales a esta 

7-Después 
de jubilarm
e: 

Holgazanearía el 
resto de mi vida 

     Haría las cosas 
emocionantes que 
siempre deseé 
realizar 

8-En el 
logro de 
mis metas 
vitales: 

No he conseguido 
ningún progreso 

     He llegado a mi 
realización completa 

9-Mi vida 
es: 

Vacía y llena 
de desesperación 

     Un conjunto de cosas 
buenas y 
emocionante 



 

192 

 1 2 3 4 
Neutral 

5 6 7 

10-Si 
muriera 
hoy, me 
parecería 
que mi vida 
ha sido: 

Una completa 
basura)  

     Muy valiosa 

11-Al 
pensar en 
mi propia 
vida: 

Me pregunto a 
menudo la razón 
por la que existo 

     Siempre encuentro 
razones para vivir 

12-Tal y 
como yo lo 
veo en 
relación con 
mi vida, el 
mundo: 

me confunde por 
completo 

     Se adapta 
significativamente a 
mi vida 

13-Me 
considero: 

Una persona 
irresponsable

     Una persona muy 
responsable

14-En 
cuanto a la 
libertad de 
que 
dispone 
para hacer 
sus propias 
elecciones, 
creo que el 
hombre es: 

Completamente 
esclavo de las 
limitaciones de la 
herencia y del 
ambiente 

     Absolutamente libre 
de hacer todas sus 
elecciones vitales 

15-Con 
respecto a 
la muerte, 
estoy: 

Falto de 
preparación 
y atemorizado 

     Preparado y sin 
temor 

16-Con respecto al 
suicidio: 

Lo he considerado 
seriamente como 
una salida a mi 
situación 

     Nunca le he dedicado 
un segundo de 
pensamiento 



 

193 

 1 2 3 4 
Neutral 

5 6 7 

 
17-
Considero 
que mi 
capacidad 
para 
encontrar 
un 
significado, 
un 
propósito 
en la vida 
es: 

 
Prácticamente 
nula 

      
 
Muy grande 

18-Mi vida 
está: 

Fuera de mis 
manos y 
controlada por 
factores externos

     En mis manos y bajo 
mi control 

19-Enfrentarme a 
mis tareas 
cotidianas supone: 

Una experiencia 
dolorosa y 
aburrida 

     Una fuente de placer 
y satisfacción 

20-He 
descubierto
: 

Ninguna misión o 
propósito en mi 
vida 

     Metas claras y un 
propósito satisfactorio 
para mi vida 

 


	Acta César Wilfredo Franco Sánchez CI-15218807.pdf
	acta de aprobaci_n tesis doctoral 
	acta mencion honorifica


