
 
 

ii 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

CIUDADANÍA. UN ABORDAJE FENOMENOLÓGICO DESDE UNA 
NUEVA HERMENEUSIS DE LA EDUCACIÓN NO FORMAL EN 

VENEZUELA 

 
 
 
 
 
 
 
 

 Autor: Luis Eduardo Martínez Bastardo 
Tutora: Dra. Elsy Medina 

 

 

 

 

 

Bárbula, octubre de 2024 

UNIVERSIDAD DE CARABOBO 
FACULTAD DE CIENCIAS DE LA EDUCACIÓN 

DIRECCIÓN ESTUDIOS DE POSTGRADO 
PROGRAMA DE DOCTORADO EN EDUCACIÓN 



 
 

iii 
 

 

 

 

 

 

 

 
 
 
 
 

Autor: Luis Eduardo Martínez Bastardo 
Tutora: Dra. Elsy Medina 

 
 
 
 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Bárbula, octubre de 2024 

Tesis doctoral presentada ante la Dirección de Postgrado de la Facultad de  
Ciencias de la Educación de la Universidad de Carabobo para  

optar al título de  

UNIVERSIDAD DE CARABOBO 
FACULTAD DE CIENCIAS DE LA EDUCACIÓN 

DIRECCIÓN ESTUDIOS DE POSTGRADO 
PROGRAMA DE DOCTORADO EN EDUCACIÓN 





 
 

iv 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

iv 

 

 

  



 
 

v 
 

 

 

 

 

 

ACEPTACIÓN DE LA TUTORÍA 

 

Quien suscribe Dra. Elsy Medina, titular de la cédula de identidad. V- 7.082.956 acepto ser la 
tutora de la Tesis Doctoral titulada CIUDADANÍA. UN ABORDAJE FENOMENOLÓGICO 
DESDE UNA NUEVA HERMENEUSIS DE LA EDUCACIÓN NO FORMAL EN 
VENEZUELA, presentada por el ciudadano Luis Eduardo Martínez Bastardo Cédula de 
Identidad V-13.133.380, para optar al título de Doctor en Educación. 

 

 

En Bárbula a los 25 días del mes de mayo del año 2022 

 

 

 

 

Dra. Elsy Medina 
C.I.V- 7.082.956 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

UNIVERSIDAD DE CARABOBO 
FACULTAD DE CIENCIAS DE LA EDUCACIÓN 

DIRECCIÓN ESTUDIOS DE POSTGRADO 
PROGRAMA DE DOCTORADO EN EDUCACIÓN 



 
 

vi 
 

 

 

 

 

 

AVAL DE LA TUTORA 

 

Dando cumplimiento a lo establecido en el Reglamento de Estudios de Postgrado de la 
Universidad de Carabobo en su Artículo 133, vigente a la presente fecha quien suscribe Dra. 
Elsy Medina, titular de la Cédula de identidad No V- 7.082.956 en mi carácter de Tutor de la 
Tesis Doctoral Titulada CIUDADANÍA. UN ABORDAJE FENOMENOLÓGICO DESDE 
UNA NUEVA HERMENEUSIS DE LA EDUCACIÓN NO FORMAL EN VENEZUELA, 
presentada por el ciudadano Msc. Luis Eduardo Martínez Bastardo, titular de la cédula de 
identidad No. 13.133.380, para optar al título de Doctor en Educación, hago constar que dicho 
trabajo reúne los requisitos y méritos necesarios para ser sometido a la presentación pública y 
evaluación por parte del jurado examinador que se le designe.  

 

Por tanto, doy fe de su contenido y autorizo a su inscripción ante la Dirección de Asuntos 
Estudiantiles 

 

En Valencia a los 13 días del mes de agosto de 2024 

 

 

 

 

 

 

Dra. Elsy Medina 
C.I.V- 7.082.956 

  

UNIVERSIDAD DE CARABOBO 
FACULTAD DE CIENCIAS DE LA EDUCACIÓN 

DIRECCIÓN ESTUDIOS DE POSTGRADO 
PROGRAMA DE DOCTORADO EN EDUCACIÓN 



 
 

viii 
 

 

 

 

Informe de actividades  

Participante: Luis Eduardo Martínez Bastardo. C.I. 13.133.380 
Tutora: Dra. Elsy Medina C.I. 7.082.956 
Correo del Tutor: emedina@uc.edu.ve  // elsymedina4@gmail.com 
Correo del participante: martinezbastardoluiseduardo@gmail.com  
Título del trabajo: CIUDADANÍA. UN ABORDAJE FENOMENOLÓGICO DESDE UNA 
NUEVA HERMENEUSIS DE LA EDUCACIÓN NO FORMAL EN VENEZUELA 
Línea de Investigación: Educación, Sociedad y Cultura 
Temática: Aspectos sociopolíticos de la educación 
Sub-temática: Políticas públicas y educativas 
Área prioritaria de la Universidad de Carabobo: Educación/Política, Estado, Derecho y 
Sociedad 
 
Sesión Fecha Hora Asunto tratado Observación

1 10/07/2022 10:00 a.m. Revisión del Proyecto  
2 28/10/2022 10:00 a.m. Revisión Capítulo I  
3 31/01/2023 10:00 a.m. Revisión Capítulo II  
4 16/03/2023 10:00 a.m. Revisión Capítulo III  
5 23/08/2023 10:00 a.m. Revisión Metodológica   
6 15/11/2023 10:00 a.m. Transcribir y Codificar  
7 20/01/2024 10:00 a.m. Elaboración de Capítulo IV   
8 20/03/2024 10:00 a.m. Revisión de mapas y redes   
9 26/05/2024 10:00 a.m. Revisión de la señalización (categorías)  

10 15/07/2024 10:00 a.m. Construcción del V Capítulo  
12 20/08/2024 10:00 a.m. Hacia un critica de la razón ciudadana  
13 19/09/2024 10:00 a.m. Revisión preliminar para la entrega  
14 09/10/2024 10:00 a.m. Revisión final para la entrega  
15 18/10/2024 10:00 a.m. Entrega  

 

En Valencia a los 16 días del mes de octubre de 2024 

  

 

 

 
Dra. Elsy Medina       
C.I.V- 7.082.956         

Luis Eduardo Martínez Bastardo 
C.I. N° V- 13.133.380 

UNIVERSIDAD DE CARABOBO 
FACULTAD DE CIENCIAS DE LA EDUCACIÓN 

DIRECCIÓN ESTUDIOS DE POSTGRADO 
PROGRAMA DE DOCTORADO EN EDUCACIÓN 



 
 

ix 
 

 

 

 

 

 

 

 

Gratitud:  

 

A Dios, Padre de todo consuelo: 

En Quien vivimos, nos movemos y existimos. 

 

 

A la Iglesia: 

A la que amo y en la que creo. La que me ha hecho ser lo que soy  

y ha perdonado mis pecados.   

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

x 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Para ustedes:  

 

Mi querida parroquia, Jesús Buen Pastor: 

paciente compañera, fiel amiga y ejemplo de humildad.  

 

 

Gaudium, Instituto de Estudios Teológicos:  

la muestra que, para Dios, ¡nada hay imposible! 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 



 
 

xi 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

IN AETERNUM 
 
 

Carmen Teresa, La Mulier Fortis: 

Mi mamá. Mi primera maestra.   

 

 

José Pan Lago: el Padre Pan:  

Mi eterno párroco.   

 

 

Reinaldo Del Prette Lissot, Arzobispo de Valencia:  

Mi Padre; Mi Hermano; Mi Amigo.  

 

 
 
 

 
 
 
 
 

 

 

 

 



 
 

xii 
 

CARTOGRAFÍA DE TRABAJO 
 

 P.P.

Claves para la cartografía ciudadana  xiv

Cartografía Ciudadana  xv

Forma mentis exempla civis: La calzada ciudadana xvi

Resumen xvii

Abstrac  xviii

 
INTRODUCCIÓN 

 
1

CAPÍTULO I  
El Forum Magnum: El Factum: la explicitación del sentido intuido

 
6

1. Del tejido muscular al tejido social: La alegoría 9
2. Del Daño Antropológico a la Bondad Ontológica 14
3. La violencia como expresión del antropocentrismo despótico 27
4. La Migración: el nuevo rostro de la ciudadanía 34
5. Erudita Civitatem  45
6. Educatus et fidelis civium 56
7. Ciudadanía y Política: El Principio de no contradicción  62

Propósitos de la investigación 69
 
CAPÍTULO II 
In rostra ascenderé:Aseguramiento del horizonte interpretativo.  

 
 

71
1. Estado del Arte 73
2. Dimensión Antropológica 84
3. El cosmopolitismo ético de Adela Cortina 97

3.1 Hacia una Teoría de la Ciudadanía 98

3.2 Ciudadanía Política: del politikón zoón al ius zoón  106

3.3 Ciudadanía Social: Il Benessere 107

3.4 Ciudadanía Económica: Transformación de la Economía.  110

3.5 Ciudadanía Civil: una «aristós» para todos.  113

3.6 Una nueva dimensión: La Ciudadanía Mediática.  117

4. Ética de la razón cordial  119

5. La Educación: un nuevo paradigma para un nuevo ciudadano 121

6. Agustín de Hipona: del Amor Socialis, Conconrs y Communio  131
6.1 Una lectura clásica y cristiana de la Civita 133
6.2 La civitas: comunita et conconrs.  136

7. De la emergencia educativa al pacto educativo global: una propuesta 
humanizadora  

140

8. Fe – Ciudadanía – Educación: el necesario compromiso de los sistemas 
religiosos con la Polis.  

145 
 



 
 

xiii 
 

CAPITULO III 
La vía sacra: La precisión suficiente 

 
150

1. Un enfoque centrado en la persona 151

2. La colina Capitolina: visión global de la investigación 153

3. Hermes: más allá de las fronteras 154

4. El Monte Palatinum: Los diseños emergentes 158

5. La Curia Hostilia: Fases de la investigación 160

5.1 Fase I: La epojé: Reducción Fenomenológica Hermenéutica  160

5.2 Fase II: De los Universales a los particulares   164

5.3 Fase III: De los particulares a la trascendencia  164

5.4 Fase IV: La interpretación 166

5.5 Fase V: Hacia una Crítica de la Razón Ciudadana.  166

 
CAPÍTULO IV 
Theatrum Orbis Terrarum: La situación hermenéutica 

 
 

170
1. Las categorías aristotélicas  168

2. Las Puertas de ingreso a la ciudad 175

2.1 La forma mentis 176

2.2 El contenido lingüístico 178

2.3El sistema y los sistemas  180

3. La revisión de los indicadores formales: La Categorización. Vollzug (El 
Proceso). 

180

4. Orbis Terrarum.  190

 
CAPITULO V 
Cursus Honorum:La comprensión del estar-en-el-mundo 

 
 

294
 
CAPÍTULO VI 
La nueva Hermeneusis:Hacia una crítica de la razón ciudadana 

 
 

304
1. Una breve revisión del criticismo 305

2. La Crítica como «discernimiento» para una nueva hermeneusis de la 
Ciudadanía 

 
309

3. La nueva Hermeneusis   312

3.1 Esse – Credere – Vivere: La Nueva Progresión Ontológica.   317

3. 2 El Ciudadano y sus atributos: diálogo entre Agustín y Kant.   321

3.3 La Educación: el Tamiz de la Crítica.  327

3. 4. Relacionalidad: la experiencia de ser persona.  332

3. 5 ¿Qué es la ciudadanía? 337



 
 

xiv 
 

Ciudadanía Ontológica 340

Ciudadanía Política 341

a) La caridad como expresión de la política. 342

b) La responsabilidad 342

c) La identidad del ciudadano. 343

d) El universal concreto. 343

f) Relacionalidad. 343

Imperativo de la Concordia. 344

4. El imperativo de la Concordia: el aporte creyente a la nueva hermeneusis de la 
ciudadanía.  

 
346

4.1 La inteligencia de la Fe.  347

4.2 La amistad social.  348

4.3. La primacía del amor 349

Plus Ultra: 
Inicia el camino.  

 
351

Lista de Referencias 355

ANEXOS  371

ANEXO A: Registro de entrevista   372

ANEXO B: Modelo de consentimiento informado 373

ANEXO C: Validación de instrumento 377

ANEXO D: Validación de instrumento 380

ANEXO E: Validación de instrumento 383

 



 
 

xv 
 

Claves para la cartografía ciudadana 
 

N°  p.p. 

1. Cronología de la producción Agustiniana 137 

2 Informante clave: AE-1 192 

3 Informante clave: AI-2 215 

4 Informante clave: SP-3 240 

5 Informante clave: FL-4 261 

6 Informante clave: RE-5 272 

7 Visión particular de las categorías  302 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
  

xvii 



 
 

xvi 
 

 

Cartografía Ciudadana  

 
 

 

 

  

  

N°  p.p. 
1. Informante clave: AE-1 193 

2 Informante clave: AI-2 216 

3 Informante clave: SP-3 241 

4 Informante clave: FL-4 262 

5 Informante clave: RE-5 273 



 
 

xvii 
 

Forma mentis exempla civis:  
 

La calzada ciudadana 
 

 

 

 

 

  

N°  p.p. 
1. Primera pregunta 289 

2 Segunda pregunta 290 

3 Tercera pregunta  291 

4 Cuarta pregunta  292 

5 Quinta pregunta  293 

6 Sexta pregunta  294 

7 Séptima pregunta  295 

8 Representación gráfica de la aproximación teórica 318 



 
 

xviii 
 

 

 

 

 

 

 
CIUDADANÍA. UN ABORDAJE FENOMENOLÓGICO DESDE UNA NUEVA 

HERMENEUSIS DE LA EDUCACION NO FORMAL EN VENEZUELA. 
 

Autor: MSc. Luis Eduardo Martínez Bastardo 
Tutora: Dra. Elsy Medina 

Año: 2024 

 

Resumen 

La educación es un tema de estudio siempre nuevo dada su vinculación con la vida y con 
desarrollo de las sociedades. Ella, debe procurar responder a los muchos problemas que encarna 
y atraviesa la convivencia humana. No solo desde los sistemas formales, sino también desde los 
estamentos sociales. La sociedad es una escuela de pedagogía práctica. Nuestro propósito general 
es generar una aproximación teórica de la ciudadanía, a partir de una nueva hermeneusis desde el 
eje medular Fe-Educación-Ciudadanía. El enfoque paradigmático empleado ha sido el método 
fenomenológico-hermenéutico de Martín Heidegger, quien además proporcionó todo lo 
necesario para la ruta onto-epistémica, acompañado de Adela Cortina y Agustín de Hipona, con 
sus teorías.  La categorización se realizó a partir de la entrevista estructurada en profundidad 
aplicada a cinco informantes clave. El resultado condujo Hacia una crítica de la razón ciudadana, 
la cual se estructura en el Imperativo de la Concordia como aporte de los creyentes a la nueva 
hermeneusis de la ciudadanía, sustentada en a) la inteligencia de la fe; b) la amistad social; c) la 
primacía del amor.  
 

 
Palabras clave: Fe, Educación, Ciudadanía, Concordia, Hermeneusis.   
Línea de Investigación: Educación, Sociedad y Cultura 
Temática: Aspectos sociopolíticos de la educación 
Sub-temática: Políticas públicas y educativas 
Área prioritaria de la Universidad de Carabobo: Educación/Política, Estado, Derecho y 
Sociedad 

 

 

 

 

UNIVERSIDAD DE CARABOBO 
FACULTAD DE CIENCIAS DE LA EDUCACIÓN 

DIRECCIÓN ESTUDIOS DE POSTGRADO 
PROGRAMA DE DOCTORADO EN EDUCACIÓN 



 
 

xix 
 

 

 

 

 

 

CITIZENSHIP. A PHENOMENOLOGICAL APPROACH FROM A NEW 
HERMENEUSIS OF NON-FORMAL EDUCATION IN VENEZUELA. 

 
Autor: MSc. Luis Eduardo Martínez Bastardo 

Tutora: Dra. Elsy Medina 
Año: 2024 

 

 

Abstract 

Education is an ever-new topic of study given its connection with life and the development of 
societies. It must seek to respond to the many problems that human coexistence embodies and 
crosses. Not only from formal systems, but also from social strata. Society is a school of 
practical pedagogy. Our general purpose is to generate a theoretical approach to citizenship, 
based on a new hermeneutic from the core axis Faith-Education-Citizenship. The paradigmatic 
approach used has been the phenomenological-hermeneutic method of Martin Heidegger, who 
also provided everything necessary for the onto-epistemic route, accompanied by Adela Cortina 
and Augustine of Hippo, with their theories. The categorization was carried out from the in-depth 
structured interview applied to five key informants. The result led to a critique of civic reason, 
which is structured in the Imperative of Concord as a contribution of believers to the new 
hermeneusis of citizenship, based on a) the intelligence of faith; b) social friendship; c) the 
primacy of love. 
 
 
 
Keywords: Faith, Education, Citizenship, Concord, Hermeneusis. 
Research Line: Education, Society and Culture 
Theme: Sociopolitical aspects of education 
Sub-theme: Public and educational policies 
Priority area of the University of Carabobo: Education/Politics, State, Law and Society 
 

 

 

 

UNIVERSIDAD DE CARABOBO 
FACULTAD DE CIENCIAS DE LA EDUCACIÓN 

DIRECCIÓN ESTUDIOS DE POSTGRADO 
PROGRAMA DE DOCTORADO EN EDUCACIÓN 



 
 

1 
 

Introducción 

 
“¿Cuál es la ciudad? 

¿acaso toda reunión de hombres fieros y bárbaros? 
¿acaso toda multitud aun de fugitivos y ladrones, 

congregada en un lugar? 
Ciertamente dirás que no.  

No era, pues, ciudad aquella, entonces, 
cuando nada valían en ella las leyes,  
cuando los juicios yacían por tierra, 

cuando la costumbre de nuestros padres se había perdido, 
cuando, expulsados los magistrados por el hierro, 

no había en la República nombre de Senado”.  
Marco Tulio Cicerón.  

  

  A lo largo de la historia ha sido atractivo para la humanidad moverse en el negocio 

ideologizante de la polarización. Tanto de una parte y de otra, conviene la dicotomización del 

pensamiento que tiene como desenlace la confrontación inútil y la rivalidad. Dos polos 

importantes dentro de la dinámica social han sido la barbarie y la civilización. Incluso en los 

actuales momentos de la historia humana parece que no superamos ambos estadios.   

 Uno de los personajes al que la Historia Universal le adeuda una infinita gratitud dado su 

vocación política y su prolijo pensamiento cívico, es Marco Tulio Cicerón. No solo es un 

importante filósofo sino también un jurista prominente, a quien le debemos la reflexión siempre 

vigente a cerca de la cosa pública, las leyes y los ciudadanos. Es notoria su presencia e influencia 

en la resolución de las diversas crisis que atravesó Roma en varios momentos de su historia. 

Cicerón se convirtió en acérrimo enemigo de Julio César. Defendió el sistema político tradicional 

y eventualmente, cambiaba de parecer dependiendo de las opciones del momento.  

 Para este jurista romano la barbarie y la civilización estaban desencontradas, es decir, no 

iban de la mano, peor aún, no representaban la misma realidad política. Una, significaba el 



 
 

2 
 

atraso, la deslegitimación; el caos y la anarquía, el desconocimiento de la ciudad; la otra era la 

garantía de la cultura, de la vida ciudadana, de la conciencia política y del derecho a ejercerla. Es 

muy importante considerar que cuando en la dimensión social se prescinde de los elementos 

estructurales integrados, no solo desde lo sociológico sino también por todo cuanto comporta la 

experiencia de ser persona, entonces no existe polis. La civitas no se limita a un cúmulo de leyes 

que “hace ciudadanos”, la civitas es el conjunto de una vida-en-el-mundo, o la contiene y el 

fenómeno que en ella se desarrolla. Cuando no valen las leyes, cuando el juicio carece de ius, 

cuando no se valora ni se reconoce la historia, entonces no hay civitas, la polis desaparece. 

  No es una concepción demasiado jurídica, es una comprensión política que descansa en 

la ius. La barbarie y la civilización, como polos opuestos, son también un interés en la 

prosecución del tiempo y de la humanidad. El paso de un extremo al otro es posible por medio de 

la educación. No se podrá abandonar la barbarie sino se presenta la otra realidad y sus bondades. 

La civilización es una dimensión que expresa, juicio, razón, ciudadanía, luz, esperanza, 

concordia, paz, amistad y armonía. Todo esto se logra cuando la educación lo presenta, no solo 

curricularmente, -por medio de los sistemas educativos formales-, sino también cuando la 

sociedad entiende y destaca su rol docente.  

 La polis, está comprometida a reconocer que entre la barbarie y la civilización hay una 

tensión dialéctica, es decir, un peligro latente. Mientras más sólida es la educación, más 

profundas son las bases de la civilización. Mientras más madura es la polis, más comprometidos 

serán los politkón, es decir, los ciudadanos. La literatura universal y regional tiene un amplio y 

sensible contenido sobre cómo se evidencia en las historias locales los puntos coincidentes, y las 

luchas para que la barbarie le dé paso a la civilización.  



 
 

3 
 

 El 15 de febrero de 1929, Don Rómulo Gallegos, escribe una novela que ha marcado un 

importante hito en la comprensión de nuestra realidad sociopolítica concreta venezolana a través 

de una historia de amor, la civilización va entrando donde la barbarie era el modo-de-vida, se 

trata de Doña Bárbara. El examen de tipo sociológico de raíz positivista, sirvió para que el autor 

fijara posición frente a la barbarie rural que vivía Venezuela en la larga y dictadura de Juan 

Vicente Gómez quien había sumergido al país en un abominable atraso.  

 Todavía hoy, se reciente en el ambiente la necesidad de un cambio social de la barbarie a 

la civilización. Lo cual expresa que todavía hoy le reclamamos a la educación la necesidad de 

promover este cambio, un paso posible si cada Institución asume su rol en espacios de 

pluralismo, democracia y participación. La Iglesia como Institución de carácter social y 

educativa inmersa en todos los niveles de la educación, ha de ser la primera comprometida en 

este proceso educativo que germine una nueva polis. La Iglesia está llamada a construir 

ciudadanía, a edificarla y a la cultivar la nueva humanidad.  

 Una tarea de la Iglesia es educar a sus miembros en todo cuanto tiene que ver con la Fe, 

sus consecuencias y su responsabilidad social. Este compromiso ha quedado manifestado en el 

Concilio Plenario de Venezuela (2007), en el Documento cuyo título es La contribución de la 

Iglesia a la gestación de una nueva sociedad. Siendo este un eco de la voz universal de la 

Iglesia, se afirma en estas líneas: “La Iglesia en Venezuela (…) asume con renovado entusiasmo 

y decisión el reto de contribuir a la gestación de una nueva sociedad, más justa, más solidaria, 

más fraterna y más cristiana”. (p. 1). La contribución y compromiso de la Iglesia pasa por formar 

a sus miembros convencida que: 

Todo cristiano debe asumir en la acción política, y para el logro del bien común, los 

principios de solidaridad y subsidiaridad, la defensa de la libertad y la justicia, la 



 
 

4 
 

promoción de la participación ciudadana, la organización social, la formación socio-

política (Cf. GS 75), y el compromiso del amor cristiano (Cf. Mc 12,13-17). (2007, p. 

21).  

 Urge la elaboración de una Teoría de la Ciudadanía, es decir, no basta con la 

memorización del concepto para que integre un currículo, es necesario que, se exprese en 

términos diversos la comprensión de este término, que se involucren las ciencias y las diversas 

disciplinas, especial mente la filosofía política y la sociología de la mano de la educación, de 

manera que se construya un concepto actual, amplio y universal. Es urgente una nueva 

hermeneusis. Esta aproximación teórica pretende contribuir a la elaboración de una comprensión 

nueva de la ciudadanía, evidenciando el pensamiento de algunos autores, así como la vivencia de 

la ciudadanía de quienes han sido los informantes claves e integrando la dimensión trascendental 

de los ciudadanos   

 Se trata de una investigación de consta de seis capítulos. El primero, titulado: el Factum: 

la explicación del sentido intuido. Es del diagnóstico del problema, es decir, la revisión de los 

factores que influyen y se convierten en el reclamo de una nueva hermeneusis del concepto de 

ciudadanía. El segundo capítulo lleva por título: el Aseguramiento del horizonte interpretativo. 

Una mirada general a los autores y a las investigaciones previas con las cuales se ha querido 

abordar el tema en diversos contextos sociales. Para ello, hemos recurrido a dos grandes teóricos 

quienes dialogarán a lo largo de la investigación: Adela Cortina y San Agustín de Hipona y en el 

ámbito educativo, nos ha servido de iluminación la propuesta de la Educación y Democracia 

llevada a delante por Teresa González Luna.   

La tercera parte de la tesis está dedicada a La precisión suficiente. La lectura de este 

capítulo es la clave para distinguir cuál es método que hemos empleado. Se trata de la 



 
 

5 
 

fenomenología hermenéutica de Martín Heidegger: gracias a este método elegimos los nombres e 

identificamos los capítulos de lo investigación. El cuarto apartado, es La situación hermenéutica. 

Los aportes que emergen de esta investigación los encontramos explicitados en este capítulo, 

según el método heideggeriano. La quinta parte del trabajo se convierte en un lobby, en la puerta 

de ingreso. Recordando el camino que los romanos hacían para integrarse a la vida pública y 

teniendo como fundamento las categorías emergentes, este capítulo es la comprensión del estar-

en-el-mundo, de cómo los creyentes viven su dimensión política y ciudadana en la polis. 

Llegamos al corazón de este mapa de trabajo con el cual pretendemos transite la nueva 

ciudadanía. El capítulo seis es la nueva hermeneusis, es decir, la aproximación teórica titulada: 

Hacia una crítica de la razón ciudadana. Allí encontraremos el aporte concreto de los creyentes a 

esta nueva hermeneusis.  

Los elementos decorativos del trabajo han sido tomados de la antigua Roma y del 

ejercicio de los romanos en la política. Por esta razón, el Forum Magnum, como nombre del 

primer capítulo; In Rostra Ascendere, título del segundo capítulo, La Vía Sacra, cuyo nombre 

identifica al tercer capítulo; el Theatrum Orbis Taerrarum, título del cuarto capítulo, el Cursus 

Honorum, como título del quinto capítulo, acompañarán la investigación y con ellos, cuanto 

contenía la ciudad para mostrar no solo su belleza arquitectónica sino también su belleza cultural 

y cívica, llegando a ser una inigualable manifestación integral de la estética.  

  

 

 

 

 

 



 
 

6 
 

 

Capítulo I 

El Forum Magnum:  

El Factum: la explicitación del sentido intuido 

 

“La célula nerviosa es el asiento de la influencia nerviosa,  
quiere esto decir que la consideramos como el asiento de las acciones.  

Estas acciones son tres: reflejas, automáticas y voluntarias (consientes o síquicas)”. 
Dr. José Gregorio Hernández Cisneros.  

 

El Forum Magnum, era el corazón de la antigua Roma. Allí se expresaba la cultura cívica 

de los habitantes de la capital del Imperio. En el Forum se desarrollaban todas las actividades 

nobles de la polis: económica, judicial, política y social en el ámbito constitucional. Era un 

espacio geográfico, al cual podemos llamar el hogar comunal. En la terminología actual 

podríamos considerar al Forum Magnum como el centro de nuestras grandes ciudades, donde se 

desarrolla toda la vida de los ciudadanos, se ejercen los poderes públicos; tiene lugar los 

tribunales y el ciudadano se relaciona con todo esto para comprometerse con su cuota de 

responsabilidad en la construcción de la polis.  

La problematización es una esfera muy importante en todo trabajo de investigación. 

Poner la mirada epistémica sobre el problema, significa identificar el punto de partida, clarificar 

desde dónde vamos a contemplar la verdad del problema. El tránsito por el primer capítulo 

pretende destejer la realidad, es decir, observar sus diversas ópticas; tomar prestada la visión de 

otro para teorizar el problema; ver la célula, -el ciudadano-, y su comportamiento en el tejido, -la 

polis-; todo esto es cuanto procuraremos desarrollar en esta parte, la geografía de ciudadano.  

Los puntos coincidentes de la humanidad representan no solo maneras de pensamiento, 

también expresan situaciones en las cuales el mismo Hombre es el protagonista. En la reflexión 



 
 

7 
 

sobre los avatares de la historia, o sobre los “signos de los tiempos”, es necesaria y fundamental 

la mirada de otros que nos permiten agudizar nuestra propia mirada. La estatura de ellos y su 

experiencia sirve de andamiaje para que otros podamos hacer un ejercicio espiritual sobre la 

objetualidad.  

En el Gran Concilio, o mejor conocido como Concilio Ecuménico Vaticano II, la 

promulgación de la Constitución Pastoral Gaudium et Spes, representó un halo de vida para 

refrescar la comprensión de los problemas universales. Leemos en dicho documento:  

Es deber permanente de la Iglesia escrutar a fondo los signos de la época e interpretarlos 

a la luz del Evangelio, de forma que, acomodándose a cada generación, pueda la Iglesia 

responder a los perennes interrogantes de la humanidad sobre el sentido de la vida 

presente y de la vida futura y sobre la mutua relación de ambas. (1965, p. 264).  

 Una invitación que no es exclusiva para la Iglesia; es dirigida a todas las ciencias y a 

cuanto tiene que ver con el ámbito del desarrollo en el cual se encuentra en el centro el Hombre. 

Las perennes interrogantes de la humanidad son él quien se las hace. Los signos de los tiempos 

son un conjunto interactuante de variables, elementos y factores que generan nuevas 

circunstancias y nuevas realidades, nuevas lógicas, nuevas sensibilidades. Los signos de los 

tiempos exigen una metanoia, una conversión.  

 El mundo de hoy nos pone delante de la Universalidad, concepto que va superando la 

Globalidad. Aquella se plantea como la amplitud que incluye identidades y esta, como el riesgo 

de diluirse en los vertiginosos cambios sociales. No obstante, en un caso o en el otro, conviene la 

hermeneusis de lo que llama Heidegger Weltanschauung: “Concepción del mundo”. A este 

respecto leemos:  



 
 

8 
 

Aparece por primera vez en la Crítica del Juicio de Kant, donde recibe su sentido natural: 

concepción del mundo significa contemplación del mundo que se da sensorialmente. O 

como dice Kant del mundus sensibilis. Comprensión del mundo como mera aprehensión 

de la naturaleza en el sentido más amplio. (…) La concepción del mundo no es un asunto 

de un saber teorético, ni por lo que representa a su origen ni por lo tocante a su uso. No se 

la conserva en la memoria como un conocimiento Wissenngut, sino que es el objeto de 

una convicción coherente que determina, más o menos expresante, la acción y la elección. 

Por su sentido, la concepción del mundo se refiere al Dasein de cada época. Gracias a esta 

referencia al Dasein, es orientación y fuerza para este en sus preocupaciones inmediatas. 

Que la concepción del mundo esté determinada por supersticiones, y prejuicios o que se 

apoye solamente en conocimientos, y experiencias científicas, incluso lo que es lo 

normal, que se mezclen en ella supersticiones y saberes, prejuicios y conocimientos, da 

igual y no cambia su esencia. (1927, p. 30).  

La contemplación del problema tiene su punto de partida en la concepción del mundo del 

Dasein y su relación con este manifiesta sus prejuicios, saberes, conocimientos y experiencias. 

Desde el Forum Magnum, entraremos en los diversos factores que pueden ir determinando la 

necesidad de repensar la ciudadanía y su relación con la Educación no formal. El paso a la nueva 

hermeneusis es el quicio de este momento de la investigación.  

En el recorrido, comenzaremos con una visión orgánica de la ciudadanía. Una relación 

entre la célula y el tejido, que permite hacer la alegría entre el tejido muscular y el tejido social, 

especio donde el Dasein se desenvuelve; el ciudadano se compromete. Una segunda parte de este 

capítulo está dedicado a lo que San Agustín llama la herida ontológica y que se ha desarrollado 

en este lado del mundo como Daño Antropológico, su relación con la crisis ciudadana es tal que 



 
 

9 
 

el referido Daño anula el compromiso de cambio de sí mismo y del entorno, lo cual también nos 

acerca a la dinámica celular, cuya única función es proporcionar vida al organismo cuando esta 

está sana. En el siguiente apartado del recorrido problemático, la violencia toma protagonismo. 

Grandes ciudades han encontrado en la Educación Ciudadana una solución al problema de la 

violencia. La influencia de la violencia como tumoración del tejido social, es clave, por tal 

motivo debemos identificar su origen antropocéntrico.  

  En la cuarta parte, nos acercaremos a una dimensión que resulta un desafío y un reto 

para ciudadanía: La Migración. Lo que se desprende este fenómeno social redunda en la 

hermeneusis de la Ciudadanía en lo que toca a su dimensión Universal. Los puntos cinco y seis, 

se presentan por separados, pero están íntimamente unidos. Por una parte, la relación que existe 

naturalmente entre Ciudadanía y Educación, cómo una sin la otra no se entiende; y por otra parte, 

el rol educativo de la Iglesia en orden a cultivar entre sus miembros la Responsabilidad social de 

la fe, o como lo afirma Garzón (2014), la sana convivencia entre la religión y la razón pública. 

Para concluir el diagnóstico que puede estar ocasionando la enfermedad en el tejido social, 

vamos a distinguir las diversas concepciones de la política en el imaginario colectivo y cómo 

repercute en el consciente colectivo social, generando un principio de no contradicción.  

 

1. Del tejido muscular al tejido social: La alegoría  

El tejido social se construye integrando el comportamiento de sus miembros, incluso 

cuando éste es no convencional o espontáneo, reconociendo las dinámicas de la vida cotidiana 

normal. Galindo, destaca algunos de los elementos, integrante de la vida cotidiana normal; son 

una suerte de indicadores. Por una parte, “(a) la dinámica interna de la vida social; (b) la 



 
 

10 
 

reorganización de los roles de las células que integran el tejido social, y (c) la permanente 

motivación del compromiso de los que integran el tejido”, (2010, p. 254).  

Las tres afirmaciones referidas, pueden ser considerados a posteriori; es decir, son 

evidenciables desde el comportamiento y la observación. Sin embargo, hay elementos 

apriorísticos, previos, precedentes en la construcción del tejido social, pues, logran estar dentro 

de las convicciones y fundamentos del discurso ciudadano con respecto a la ciudadanía en sí 

misma; esto puede contribuir a la vivencia de las virtudes cívicas y ciudadanas en virtud de 

advertir el riesgo de comportamientos y conductas poco cívicas y evitando la contradicción de 

normalizar en la vida ciudadana, lo anormal. Estos elementos apriorísticos necesitan ser 

corroborados, o en algunos casos, definidos y propuestos desde la belleza de la vida y la 

dimensión social.  

Justamente al referirnos a la cotidianidad o normalidad, Pérez-Sales y Robertson, la 

“llaman sensación de normalidad”. (2010 y 2016, p. 30).  Por otra parte, Lalive denomina al 

desarrollo de la vida social en la polis, como “el espacio de la producción y reproducción de 

rutinas” (2008, p. 123), es decir, el locus unido al ethos donde se edifica la vida cotidiana. Desde 

las prácticas de rutinización se permite la construcción de una identidad ciudadana, hasta las 

normas de conducta, pues, ellas mantienen y fortalecen la dimensión sociocultural. En la 

repetición es donde constantemente se apropia el ciudadano del tiempo y del espacio, con el fin 

de engranar el desarrollo y crecimiento del tejido social. Esto es la puesta en práctica de las 

virtudes. La repetición de ellas garantiza la prosecución de los objetivos.   

El tejido social como concepto, va evolucionando e incluyendo otros elementos 

haciéndolo más significativo, claro y ejemplarizante. Estas nuevas características emergen de la 

sociedad moderna. Teniendo en consideración lo dicho por Bebbington y Torres, las células por 



 
 

11 
 

medio de las cuales crece el tejido social, son los ciudadanos, “su vida en la polis va generando 

redes de confianza, mecanismos de solidaridad, lazos culturales, identidades políticas, y en todo 

lo anterior, se caracteriza al tejido social, lo define” (2001, p. 30).   

Con respecto al análisis realizado por Romero-Picón, el tejido social es “un conjunto de 

relaciones efectivas que determina las formas particulares de ser, producir, interactuar y 

proyectar en la familia, la comunidad, el trabajo y el ciudadano” (2006, p, 235). En la 

simplicidad del citado concepto encontramos la complejidad de la definición. Conviene resaltar 

la clave de las relaciones establecidas en el tejido social, según estos autores, corresponde a la 

dimensión de la efectividad; identifica las dimensiones de reciprocidad, de proactividad y de 

compromiso; de generosidad y de reconocimiento. Vale decir entonces, en cuanto respecta a la 

efectividad, es la capacidad de descubrir la identidad y empeño del ciudadano en la edificación o 

construcción de su contexto vital inmediato.  

Otra de las categorías emergentes es la pertenencia del ciudadano a un ecosistema 

inmediato, la familia; por ser la expresión mínima del tejido social, en ella aprendemos a 

desenvolvernos, a interactuar, a comprometernos, a axionar. El núcleo familiar impregna 

nuestras opciones políticas, y así se pone de manifiesto lo más genuino de nuestra condición 

humana: la sociabilidad. Es a partir de la familia donde el ciudadano es capaz de ser, producir, 

interactuar y proyectar, su naturaleza y sus capacidades en bien de la polis, también en el trabajo 

y en los diversos entornos donde se requiere su aportación y construcción. Por su parte, 

Chaparro-Mantilla, destacan una importante relación entre al tejido social y la identidad, al 

respecto afirma:  

Es un componente del comportamiento que genera identidad, consenso y sentido de 

pertenencia, es un activo individual y grupal cuya presencia da cuenta de una comunidad 



 
 

12 
 

participativa, unida y coherente. Su fuerza, es una condición necesaria para lograr el 

beneficio de las grandes mayorías nacionales. (2021, p. 48)  

Es decir, no se comprende el tejido social sin una necesaria e indispensable identidad 

personal redundante en la ciudadanía, ella no entra en contradicción con el reconocimiento del 

resto de las identidades. La identidad del alter, del otro ciudadano, es capaz de aportar su fuerza 

y su creatividad cívica, sus competencias ciudadanas a fin de fortalecer la polis y obtener todos 

los beneficios posibles sin renunciar a ninguno de los propios beneficios. El funcionamiento de 

tejido social no anula los derechos individuales, de ser así, el tejido social, afirma Canetti: “se 

convertiría en una masa informe y anárquica”. (1960, p. 120).  

El tejido social no es una masa sin criterios ni condiciones, es un grupo de ciudadanos; 

quienes, al identificarse y unirse, construyen y aportan a la polis. La desarrollan. Claro está, el 

tejido no está ajeno a ser influenciado de una manera inicua por los todos fenómenos 

sociológicamente visibles. Hay nuevas formas de comercialización y autogestión económica 

incidiendo en el curso de la vida social, así como también la polarización y fragmentación 

sociopolítica presente en nuestros entornos desde hace varias décadas. La violencia en todas sus 

manifestaciones, el deterioro del ecosistema, el tráfico y la trata de personas, son expresiones de 

fenómenos sociológicos presente en la polis universal.  

Hoy se pueden registrar diversos problemas inoculados en el tejido social. Ellos han 

generado traumas y afecciones, hematomas y enfermedades cuyo resultado es la fibrosis celular, 

la cicatriz del tejido y la necrosis social. El tejido herido exige una intervención inmediata, y 

algunas veces cortar, o lamentablemente, amputar. En el mejor de los casos, se puede intervenir 

positivamente injertando un nuevo tejido a fin de continuar cumpliendo la función regenerativa y 

profiláctica.  



 
 

13 
 

En el tejido social se conjuga la capacidad adaptativa la cual le permite sobre vivir y 

prolongarse, además de cuidarse y protegerse en las eventualidades. En la construcción del tejido 

social, se entretejen universos de gestión, desarrollo y consolidación de la ciudadanía a partir de 

la impronta de cada ciudadano. Es una estructura sistémica, integrada y coordinada donde los 

procesos de formación para la vida, la paz y la convivencia son complejos e interinstitucionales. 

La relación polis-Ciudadano, constituye una mediación siempre nueva y comprometida llena del 

significado del rol del ciudadano y su “religación” a la polis donde se funda su contexto vital.  

El tejido social, tan bien estructurado, parece mostrarse deteriorado. Las evidencian nos 

ponen frente situaciones límites sobre las cuales muchos han llamado la atención. André 

Glucksmann, en su libro El discurso del odio, sugiere la necesidad de superar eso que llama el 

“buenismo”, y reconocer que el odio existe en la sociedad. Son tres los que reseñan de impacto 

actual, pero a su vez de antigua raigambre: “el antiamericanismo, el antisemitismo y la 

misoginia” (2005, p. 30).  

Cortina, sostiene a propósito del odio y los delitos relacionados con él: “los incidentes de 

odio se producen cuando hay constancia de un comportamiento de desprecio y maltrato a 

personas por pertenecer a un determinado colectivo, pero ese comportamiento no cumple el 

requisito de estar tipificado como delito”. (2017, p. 32). Son hechos que, aunque no estén 

tipificados tienen un impacto moral muy grande, generan una consecuencia y un daño 

incalculable y se mantienen en silencio frente a los ciudadanos. Son células enfermas.  

La pobreza es una realidad que en toda sociedad ha representado un verdadero desafío. 

Es verdad que en todos los niveles parece hacerse esfuerzos genuinos, nos obstante, resulta cada 

vez más evidente y alarmantes las cifras de esta herida abierta en la humanidad. La página oficial 

del Banco Mundial reseña que en “este momento al menos, 720 millones de personas en el 



 
 

14 
 

mundo viven en pobreza extrema, cifra que refiere un aumento de 23 millones de personas con 

relación al año 2023”. En el reciente documento del Dicasterio para la Doctrina de la Fe, titulado 

Dignitas Infinita, del 07 de abril de 2024, se señala como uno de los graves atentados a la 

dignidad humana, la pobreza.  

Una de las voces que más ha identificado la pobreza como un problema ciudadano, es 

Adela Cortina. En el año 2017, publicó su libro titulado: Aporofobia, el rechazo al pobre. Un 

desafío la para la democracia. Después de un análisis científico y sociológico de nuestro 

cerebro, en el cual se evidencia un “rechazo natural y biológico” a la pobreza, hasta llegar a la 

antropología evolutiva, encontramos que la aporofobia, es “la aversión a los aporoi, hacia los 

que no tienen nada bueno que ofrecer a cambio. Y no solo si quedan lejos, sino todavía más si 

están cerca y pueden causar algún problema”. (2017, p. 81).  

Quienes están en esta situación viven en una ciudad, son ciudadanos, aunque puedan 

quedar excluidos de la dinámica del “reciprocar”, pero el rechazo ocasionado a ellos, y quienes 

se encuentran identificados estructuralmente con ellos, como los vulnerables, no edifica la polis, 

la atrasa. Acerquémonos al origen de esta grave situación poniendo la mirada no fuera del 

Hombre sino dentro de él.  

 

2. Del Daño Antropológico a la Bondad Ontológica  

Si hemos comenzado por precisar la necesidad de una nueva hermeneusis del concepto de 

ciudadanía, es porque pueden evidenciarse ciertas afectaciones, y todas ellas influyen e inciden 

en el decrecimiento y detrimento de la polis. Esta es una preocupación referida por Cortina:  

Los individuos, movidos únicamente por el interés de satisfacer toda suerte de deseo 

sensible en el momento presente, no sienten el menor afecto por su comunidad y, por 



 
 

15 
 

ende, no están dispuestos a sacrificar sus intereses egoístas en aras a la cosa pública. 

(1997, p. 20).  

 La rebelión social que redunda en la falta de la razón suficiente y corazón necesario, 

desemboca en la indiferencia colectiva, la ausencia de compromiso y la evitación de compartir 

las exigencias del bien común. El cuestionamiento natural es el punto de partida de esta conducta 

social consciente y el origen de ella. Existen códigos morales que ameritan compartir la vida 

juntos, y a ellos no se puede renunciar sin caer bajo los mínimos de moralidad. La 

Fenomenología Hermenéutica heideggeriana considera que deben ser comprendidos los nexos 

que integran las diferentes vivencias, podríamos decir que esto se trata de una suerte 

ontologización categorial husseriana.  

 Ledesma, afirma, a partir de Heidegger, que puede existir la posibilidad del método para 

la comprensión de la vida, siempre y cuando pueda ella ser ejecutada. De esto se trata el mundo 

significativo y la vida fáctica. Leemos en el artículo de Albornoz:  

La fenomenología muestra que la vida no sólo se desenvuelve en la forma de una 

intuición de objetos reales (percepción), imaginarios (fantasía), ideales (juicio), etc., sino 

también, como Husserl mostró, en la forma de intuiciones de las categorías de dichos 

objetos [kategoriale Anschauung] y, como Heidegger añade, al modo de una intuición del 

sentido de la relación entre la vida y la objetualidad (vivida / experimentada) y de la vida 

consigo misma, dicho de otra forma, al modo de una intuición del sentido reflejado en la 

vivencia, intuición a la que llama intuición hermenéutica [hermeneutische Intuition]. 

(2021, p. 247). 

 Ante la objetualidad de la vida, no se puede dejar de percibir todo cuanto hay en ella, 

incluso lo que le adversa o la desdibuja. La intuición hermenéutica entra en la dinámica de la 



 
 

16 
 

investigación científica y filosófica. Esta dimensión de nuestro camino requiere del auxilio del 

método filosófico. Nos aproximamos al Dasein, en su espacio crítico. Vamos a mirar 

interiormente el fenómeno, al ser del espíritu, o en palabras aristotélicas: la res cogitans.  

 Unido a la violencia, una de las cosas por las cuales se pregunta la experiencia humana es 

por el origen del mal, y la consiguiente Gnoseológica, el error. La indiferencia, la falta de 

solidaridad, la ausencia de compromiso, el miedo a las necesarias trasformaciones, son expresión 

del mal, de la crisis y del Daño que transversalmente parece afectar los estamentos sociales y la 

dimensión antropológica. No se trata de considerar el mal desde la óptica equivocada que 

interpreta la Teoría del Privacionismo a partir la perspectiva postmetafísica. Las atrocidades de 

este siglo nos hacen pensar en el mal en sí mismo.  

 El ejercicio mismo de educar representa en este momento un camino que puede ir en 

detrimento del ciudadano. Una educación ideologizada conduce a la Gnoseología del Error. 

Einstein afirma que: “lo peor es educar por métodos basados en el temor, la fuerza, la autoridad, 

porque se destruye la sinceridad y la confianza, y solo se consigue una falsa sumisión”. (2000, p. 

30). La crisis de autoridad es uno de los dramas más evidentes en la actualidad, una crisis 

reflejada en la relación dentro del recinto educativo y su consiguiente consecuencia fuera de él, 

en el producto de la educación: los ciudadanos. Todas las Instituciones sociales atraviesan esta 

crisis. En una sociedad de postverdades, el principio de autoridad está caduco.  

 Uno de los que ha tratado el mal como problema desde los primeros siglos ha sido 

Agustín de Hipona, sentando los principios básicos para toda la reflexión acerca del mal, desde 

una perspectiva inequívocamente teológica. En la filosofía y teología agustiniana, el mal es la 

pérdida de las características que constituyen y definen a todo ser. Una suerte de herida que 

pretende restar o agredir tangencialmente la ontología. Es el daño que sufren las criaturas en 



 
 

17 
 

virtud de su vulnerabilidad radical, lo cual comprueba su bondad ontológica, o lo que llaman 

otros: la inocencia originaria. (Agustín, 1964: VII, 12, 18 y 13, 19; 1982a: III, 13, 36). 

Desde hace aproximadamente dos décadas, en este país se está reflexionando sobre una 

nueva interpretación del deterioro del Hombre. Es llamado: Daño Antropológico. El concepto 

aportado desde la filosofía de Raúl Fornet-Betancourt sostiene: “hay un daño antropológico 

cuando además del deterioro en los órdenes social, político y cultural existe, fundamentalmente, 

un daño a la condición humana como tal”. (2004, p. 83). El daño a la condición humana no se 

refiere solo al físico, como quien recibe una herida mortal o agresión, se refiere a una herida 

estructural; un daño que afecta el anzropoi.  

Otro de los que ha incursionado en esta investigación es el pensador católico cubano, 

Dagoberto Valdés, quien acuñó este concepto del Daño Antropológico en la literatura y contexto 

vital cubano. Explica Valdés:   

El daño antropológico en Cuba, a causa del totalitarismo, es el debilitamiento, la lesión 

o el quebranto, de la estructura interna de la persona humana, de sus dimensiones (ética, 

social y espiritual) y de sus facultades (cognitiva, emocional, volitiva), todas o en parte, 

según sea el grado del trastorno causado, no obstante conservarse siempre la esencia de 

la persona humana y su dignidad. (2019, p. 120) 

 A partir de la propuesta epistemológica cubana, emergen tres características del Daño 

Antropológico. Aguilar (1991), en su libro Cuba y su futuro, agrupa seis tipos de daños 

antropológicos específicos: 1) El servilismo, 2) El miedo a la represión, 3) El miedo al cambio, 

4) La falta de voluntad política y de responsabilidad cívica, 5) La desesperanza, el desarraigo y el 

exilio dentro del país (insilio) y 6) La crisis ética. En una atrevida síntesis es válido identificar 

tres grandes categorías: a) el Servilismo. Como expresión de la anulación total de la capacidad 



 
 

18 
 

volitiva de decidir aquello que es bueno para mí y para mi entorno. Por otra parte, b) el miedo a 

la represión y al cambio. La negación a la lucha por un futuro cargado de esperanza y la 

construcción de una nueva sociedad, fruto de las luchas y las reivindicaciones. La tercera 

característica señalada desde la Isla caribeña es c) la ausencia de alternativas. Quizá sería mejor 

indicar esta afirmación con la ausencia de posibilidades. 

 Mirla Pérez, forma parte del equipo de investigadores del CIEP. Para ella, el concepto 

Daño Antropológico es inadecuado para definir la situación de los venezolanos. La autora 

afirma:  

El hecho de ser un grupo humano que no tiene poder no significa que esté dañado o 

deteriorado. No tiene poder, pero tiene potencia, posibilidad, dinamismo, aptitud, impulso 

para producir cambios. El dilema no está en el sujeto popular, entre el daño y la ausencia 

de poder, está en el sector político que debe ser una vía de articulación de ese enorme 

tejido socio-comunitario que se niega a morir. (2021, p. 21) 

 La referencia de Pérez es directamente a considerar el Daño Antropológico como una 

consecuencia de los Sistemas de Gobierno. Sitúa este fenómeno en la impotencia causada por la 

opresión. No vincula el Daño a lo sociológico, lo cual exculpa un poco a quien lo recibe.  El P. 

Pedro Trigo, (2020) también ha expresado su aporte en torno a esta discusión. Haciendo un 

análisis genético estructural, define el Daño Antropológico como: 

El desvío del trayecto constructivo como nación por parte de los diversos grupos sociales, 

en los cuales no se fortalecieron los fundamentos sociales. La debilidad de la naciente 

democracia y el afán desordenado de crecimiento económico, cambió del mapa humano 

del país atrayendo a los campesinos a la ciudad, abandonando sus lugares de origen. Todo 

esto sobrepasó las capacidades del gobierno democrático naciente y generó el Daño 



 
 

19 
 

Antropológico. Aunado a esto, el crecimiento exponencial de los precios del petróleo y su 

consecuente nacionalización. (2020, 15 de octubre).  

En este caso, encontramos una mezcla de circunstancias y argumentos que, según, Trigo 

tiene una influencia determinante la concreción del concepto. El debilitamiento de los 

fundamentos sociales, la crisis económica, y la migración interna, el insilio fueron el mejor caldo 

de cultivo para esta definición estructural.  Nos encontramos frente a conceptos diversos de 

autores diversos en los cuales puede haber puntos coincidentes. Por una parte, Fornet-Betancurt, 

quien considera el Daño Antropológico como el deterioro de los diversos órdenes; por otra parte, 

Dagoberto Valdés, distingue la lesión a las dimensiones y facultades del ser humano.  

Luis Aguilar León, por su parte, explicita seis características del referido Daño que 

influyen en el Desarrollo de toda la vida. Por otra parte, Pérez, (2021), desde el CIEP, considera 

que el Daño Antropológico significa no tener poder, es decir, estar sometido y subyugado a una 

autoridad que no le permite el progreso en libertad. Todas estas definiciones, como lo hemos 

afirmado, se complementan, pero cada una caracteriza un concepto que está aún en construcción 

y que pretende explicar una definición reciente contentivo de elementos de la ontología 

aristotélica.   

Ahora bien, ¿En quién pensamos cuando juzgamos el Daño Antropológico? Daño 

antropológico nos remite a un sujeto inservible o deteriorado, ¿quién es el dañado?, ¿el mundo 

popular?, ¿la clase media?, ¿los profesionales y el mundo de la sociedad civil?, ¿los políticos? 

¿Qué clase de daño antropológico hay aquí? ¿Hay rabia, insumisión, resistencia, resignación, 

acomodo?  La acción del verbo dañar nos lleva a considerar que algo o alguien está estropeado, o 

echado a perder. El daño es una incapacidad con la cual se imposibilita el desarrollo del objeto o 

de la persona dañada en cuestión. 



 
 

20 
 

El diagnóstico que tenemos delante, y a partir del dato objetivo, nos indica que, en la 

Venezuela de las últimas décadas, se puede hablar, de una perversión de las funciones 

institucionales, o de una violencia institucional. No se puede prescindir ni ignorar que el punto 

de partida de esta violencia es el mismo ciudadano que ha renunciado a su definición propia para 

asumir un comportamiento estructural diverso. El telón de fondo de esta violencia estructural e 

institucional se ubica dentro del atentado a dos pilares fundamentales de la vida: la persona y la 

verdad. Cuando se deteriora el eje que sostiene los ideales de la vida, que le dan sentido a esta y 

que la muestra como algo que se desvanece, es muy difícil sembrar la esperanza, recuperarla y 

descubrir la belleza.  

A esto se le llama: Daño Antropológico. Se trata de un acto sumamente grave ya que es 

algo que se recibe y que compromete la libertad consciente. No hace referencia al daño físico. En 

contra de nuestra voluntad pueden apresarnos, dominarnos, dejarnos injustamente sin trabajo; 

pueden privarnos de la participación política; pero en el daño antropológico siempre somos 

coautores, no solo víctimas; en un grado mayor o menor, pero siempre somos corresponsables.  

El Daño Antropológico tiene una consecuencia que se vierte en las diversas instituciones 

y en el curso de la vida social, en el país; en la política y en la economía. Aristóteles afirma que 

una sociedad es lo que son las acciones de las personas y que estas acciones repercuten en las 

estructuras e instituciones que conforman la sociedad: 

La razón por la cual el hombre es un ser social, más que cualquier abeja y que cualquier 

animal gregario, es evidente: la naturaleza, como decimos, no hace nada en vano, y el 

hombre es el único animal que tiene palabra. (…) La palabra es para manifestar lo 

conveniente y lo perjudicial, así como lo justo y lo injusto. Y esto es lo propio del 

hombre frente a los demás animales: poseer, él solo, el sentido del bien y del mal, de lo 



 
 

21 
 

justo y de lo injusto, y de los demás valores, y la participación comunitaria de estas 

cosas constituye la casa y la ciudad. (1988, p. 125).   

La valoración es una consecuencia de racionalizar. Esta condición que posee el Hombre 

también le permite encontrar caminos de sanación, es decir, descubrir la Bondad Ontológica. La 

sanación del daño demanda y exige una imprescindible y generosa dosis de calidad humana. En 

palabras de Martín Heidegger, podríamos decir: vorhanden, que traduce disponibilidad. La 

erradicación de la violencia estructural e institucional demanda de los ciudadanos un 

compromiso cada vez mayor con los más sublimes y nobles valores ciudadanos. Reclama el 

ejercicio permanente y comprometido de las competencias ciudadanas.  

Ya hemos citado a Ledesma, en su artículo nos recuerda que, en la fenomenología 

heideggeriana, la relación con los diversos estadios de la vida pasa por un proceso de 

aprehensión. Leamos a Ledesma: “Este carácter de auto-aprehensión o auto-comprensión, 

[Selbstverständnis] es el carácter específico de la vida al que la fenomenología hermenéutica 

busca estudiar. Su método debe ser instrumento de una explicitación de esta comprensión”. 

(2021, p. 247-248). También si el Daño o la herida forman parte de la vida del Dasein, el método 

heideggeriano no la elude, también la afronta.  

Al considerar el Daño Antropológico como punto de partida de la violencia en sus 

diversas expresiones, nos permite distinguir en qué consisten las funciones de las Instituciones, 

la razón de ser de ellas en la sociedad. Su cometido principal, es la de salvaguardar los principios 

y valores constitucionales, pero al descubrir el itinerario de comportamiento parece dejarse ver 

que se han convertido más bien, en la némesis del sistema democrático. Cortina (1997), al hablar 

de la ciudadanía como participación en la comunidad política, afirma:  



 
 

22 
 

Una tradición se va abriendo paso desde este humus, -la tradición republicana cívica-, que 

entenderá la política no como el momento de legitimación de la violencia, al modo de 

Max Weber, sino como la superación de la violencia por medio de la comunicación. Son 

las sociedades prepolíticas las que recurren a la violencia. (p. 39-40).  

Al hablar de daño, no se pretende hacer un juicio determinista en el cual no tiene cabida 

la esperanza, se trata de una situación, una condición que se evidencia un diagnóstico y una 

situación que necesitada de atención. El Daño permite plantarse una mirada a la deliberación 

política. La relación, la convivencia y el discernimiento, si bien es cierto que aturden el diálogo, 

también desafían a la razón.  

Si alguna palabra hoy necesita ser redescubierta es la Libertad. Justamente uno de los 

temas más queridos y profundizados desde la Teología Agustina es la Libertad o el Libre 

Albedrío. Dice San Agustín, “Este bien concedido al hombre para conquistar méritos, siendo 

bueno, no por necesidad sino por libre voluntad”. (1947, p. 247). No hay daño antropológico si la 

libertad no consciente. Para que haya Daño Antropológico, como para que haya beneficio se 

necesita el concurso de la libertad. Una situación nos puede afectar muchísimo, tanto en positivo 

como en negativo, pero no nos influye, si no nos dejamos influir. Se requiere una consistencia 

personal mucho mayor para que no nos influya una situación personal mucho más negativa.  

Hablar de culpa, siempre remite a una dimensión unida íntimamente a la moral, y esta a 

los valores religiosos, como le gusta decirlo a la psicología contemporánea. Daño antropológico 

y culpa están íntimamente unidos. Toledo (2009), comentando esta relación entre culpa y daño, 

señala:  

Es en estos casos donde el hombre no trata de buscar la verdad y el bien por sí mismo, no 

posee voluntad propia para superar ese comportamiento, haciéndose ciega o fanática su 



 
 

23 
 

conciencia como consecuencia de lo habitual del pecado, debido a esto se hace culpable 

porque le corresponde a él salir de esta actitud errónea. (p. 137).  

No hay deterioro antropológico si no nos dejamos influir por aquello que nos afecta. En el 

daño físico, quien lo recibe es únicamente víctima y no culpable porque lo apresan o lo roban, o 

lo matan, o lo privan de la participación política o lo echan del trabajo sin ninguna culpa, así en 

el Daño Antropológico uno es siempre autor y no solo víctima. Lo cual significa que en un grado 

mayor o menor es siempre también culpable.  

La palabra Daño hace referencia al mal y Daño Antropológico hace directa referencia al 

mal que se muestra como un defecto de la integridad de la persona, una alteración de sus 

dimensiones, de sus categorías, aún con la dificultad actual para la comprensión del lenguaje 

aristotélico. Como lo hemos referido precedentemente, la paternidad del problema del mal, es 

decir, de su estudio y de la teodicea como explicación de este, se le atribuye a San Agustín. Este 

problema aparece cuando se pretende, por medio de un silogismo aristotélico, explicar la 

relación del mal con el infinito, es decir, con Dios. El mal tiene su origen en la finitud, la finitud 

tiene su origen en el infinito, (el Hombre es un absoluto relativo ya que depende del absoluto-

absoluto), por consiguiente, el mal tiene su origen en el infinito.  

El mal no posee inteligibilidad en sí, solo se entiendo por el bien que niega. Cordero, 

explica:  

El mal no es un ser, no tiene realidad independiente, es parasitario del bien, pues se 

define como un elemento accidental, mera afectación de la criatura. La corrupción o daño 

es un defecto contra la naturaleza, es decir, es un perjuicio contra el orden y las demás 

perfecciones de la criatura. (2009, p. 173).  



 
 

24 
 

El defecto que representa el mal solo se comprende cuando se evidencia lo suprimido. 

Queda claro que origen del mal no puede confluir con el origen de la bondad. En el Ser Divino se 

cumple el principio de no contradicción. El mal, aparece para herir el ser del Hombre, y la 

Crítica del Conocimiento lo entiende gnoseológicamente.    

 Partiendo de lo anterior, y considerando que el concepto de Daño antropológico no define 

exclusivamente situación sociológica o cultural, mucho menos, indica crecimientos económicos 

o estrategias geopolíticas, podemos asegurar que el Daño Antropológico es aquella situación 

existencial en la cual la persona deja de sentir aprecio por su propia vida, pierde la conciencia de 

sí misma como constructora comprometida con su destino y el de su contexto vital; se abandona 

a los dictámenes con que la someten fuerzas de dominación, obligándola a hacer y pensar de una 

manera dirigida, incluso involuntaria. Más aún, cuando se la obliga a dejar de pensar. Es una 

condición que rompe con la adecuación a la que se refiere Santo Tomás. En palabras 

agustinianas: “decir falsedad con intención de engañar” (2007, p. 4). 

 El debilitamiento, la lesión o quebranto, de lo esencial de personal humana, de su 

estructura interna y de sus dimensiones cognitiva, emocional, volitiva, ética, social y espiritual, 

todas o en parte, según sea el grado de trastorno causado, siendo capaz de subvertir la vida en el 

error; menoscabar su libertad, y vulnerar los derechos y deberes cívicos, políticos, económicos, 

culturales y religiosos de las personas, lo que hiere profundamente su dignidad intrínseca, al 

mismo tiempo que provoca una adaptación pasiva del ciudadano y una anomia social persistente. 

Podemos hacer el esfuerzo cognitivo y evidenciar algunos indicadores que expresan el 

deterioro y la urgente necesidad de reconstruir.  

• Quiebre de la identidad, la fragmentación como un hecho identitario.  



 
 

25 
 

• Aislamiento territorial, psicológico, sociológico y cultural, capaz de eliminar la base de la 

práctica antropológica como lo es la convivencia y la solidaridad.  

• Pasividad e incapacidad de agencia. 

• Incapacidad cognitiva. 

• Un bloqueo del que ni siquiera la propia persona es consciente del desaliento existencial. 

• Eliminación de la memoria y ruptura de los vínculos con el entorno. 

• La migración y el hambre, elementos que atentan contra la comunidad y la persona. 

• Patología social. 

• El poder sin rostro humano.  

 La legitimación de la arbitrariedad y el abuso de poder son una expresión clara de 

violencia estructural. La violencia no parece ser el camino a través del que se pueda responder al 

interés público por regular la ordenada convivencia entre los ciudadanos. Diferentes estudios 

coinciden en constatar la situación de «corrupción estructural» que se encuentra instalada 

Venezuela y se proyecta en la violencia estructural e Institucional.  Ciertamente, el grado de 

prácticas y conductas corruptas alcanzado, sobre todo en los altos cargos institucionales, resulta 

alarmante. La corrupción se extiende por todos los niveles del Estado. La afirmación que hace 

García, y que refleja la influencia de la violencia en las instituciones revela que:  

La existencia de diferentes tipos de expresiones de violencia, sean estas de naturaleza 

social y/o política, retroalimentan, a su vez, la consolidación de un estado permanente de 

impunidad en la comisión de ilícitos penales. En definitiva, se puede hablar de una 

situación de anomia estructural. (2018, p. 41).  

Ciertamente a lo largo de la historia se han hecho grandes esfuerzos para erradicar la 

violencia de la convivencia, sin embargo, parece que estamos delante de esfuerzos efímeros. Las 



 
 

26 
 

teorías han pretendido estructurar la violencia y justificarla de acuerdo a los casos. El diccionario 

de sociología nos refiere un revelador concepto de violencia cargado de ciertos elementos 

históricos:  

La violencia adopta muy diversas formas: violencia paterna, violencia burocrática y 

estatal, judicial, militar, criminal y, finalmente, brutalidad y destrucción (…) la violencia 

destructiva (en latín violentia) se opone a la violencia administrativa (en latín potestas). 

La aplicación de la violencia se justifica y se justificará cuando sea necesaria para acabar 

con la violencia ilegítima (…) En la teoría revolucionaria del marxismo y el leninismo, la 

violencia se considera como un medio históricamente necesario para superar las 

relaciones sociales de explotación y dominio. (…) La violencia militar especialmente 

peligrosa en la actualidad debido a su capacidad técnica de destrucción masiva, debe ser 

superada con la destrucción de la capacidad ofensiva y del espíritu de hostilidad, con la 

posibilidad de ejercer una oposición no violenta y con el establecimiento de un orden 

pacífico global. (p. 1009).  

Como vemos, existe una estructura la cual pretende justificar la violencia, defenderla y 

considerarla como un recurso cuando sea necesario. No sería atrevido pensar en una inclinación 

natural a ejercer la violencia, no obstante, de eso no se trata; hay que encontrar una explicación a 

este fenómeno y, a su vez establecer una vía de entendimiento para erradicar la violencia. Esta 

tarea no resultará fácil dada la complejidad de la persona y de sus relaciones humanas.   

Hemos hablado de Daño Antropológico, es decir de una herida que no es mortal, si así lo 

fuera, toda reflexión o hermeneusis carece de sentido.  

 



 
 

27 
 

En la citada obra Ciudadanos del Mundo de Adela Cortina, encontramos un antídoto 

determinante, contra esta enfermdad: la Educación. Lo explica Cortina:  

Un medio indispensable para ello es la educación, porque a ser ciudadano se aprende, 

como casi todo lo que es importante en la vida.  La educación cívica será una clave 

ineludible de la ciudadanía griega y de la republicana. (1997, p. 43).  

La hermeneusis como camino para redescubrir el concepto de ciudadanía se explica a 

través de la Educación. La clave de la ciudadanía en todos los tiempos y en todas las épocas, 

también hoy lo es incitándonos a repensarla.  

 

3.  La violencia como expresión del antropocentrismo despótico.  

Estamos inmersos en un grave problema. Y lo analizamos desde el Forum Magnum. El 

Dasein, está acercándose a la objetualidad heideggeriana para contemplar la realidad que debe 

ser cambiada. El ciudadano participa activamente para cambiar su realidad. Este es el 

planteamiento del problema, ¿en qué lugar el fenómeno recibe la hermeneusis del Dasein? O 

dicho de otra manera, ¿Qué necesita ser renovado en el concepto de ciudadanía a partir de la 

vivencia del ciudadano? Éstas, son solo algunas de las cuestiones que pueden iluminar el 

problema. Como afirma Popper (1967), en el problema se expresa el deseo de obtener una visión 

amplia y verdadera de la realidad:  

La aspiración propia de un metafísico es reunir todos los aspectos verdaderos del mundo 

(y no solamente los científicos) en una imagen unificadora que le ilumine a él y a los 

demás y que pueda un día convertirse en parte de una imagen aún más amplia, una 

imagen mejor, más verdadera. (p. 222).  



 
 

28 
 

 La observación sistemática y el razonamiento consciente del que habla Martínez (2004) 

son una manera integral de mirar del objeto de estudio. El contexto problemático sugiere el 

abordaje de este objeto y la implementación de los diversos caminos de la ciencia para 

resolverlo. El final del trayecto investigativo debe ser una más clara visón del nóumenos 

kantiano, es decir, del quid escolástico y del objetum heideggeriano: Eh ahí la aproximación 

teórica.  

 Del Daño Antropológico se deriva la pregunta del origen del mal, y con ella, el origen de 

la violencia. Ambas están íntimamente unidas. Una tumoración evidente en el tejido de la 

sociedad Universal que defecta, atañe y concierne a la ciudadanía es el de la violencia, 

manifestada de un modo multiforme.  

 La violencia es siempre un fenómeno social que merece atención; es una materia 

pendiente; es un punto de inflexión, una arista que siempre da de qué hablar y para qué hablar; la 

violencia es un nudo en el que van a converger diversas opiniones que contribuyen a soltar y 

superar sus consecuencias. La violencia es un elemento que parece inextinguible.  Llano (2004), 

propone desde la filosofía de la religión un remedio que puede contribuir a la sanación de la 

violencia como fenómeno antropológico:  

Y, desde la noche de los tiempos, los hombres hemos descubierto que la violencia no se 

cura entre los que recíprocamente la provocamos, sino que es preciso recurrir a un auxilio 

que es más que humano. La religión es –o así quiero pensarlo-, el bálsamo que aplaca 

nuestros deseos encendidos, y calma la tempestad de nuestras violencias. (p. 16).  

Ciertamente a lo largo de la historia se han hecho grandes esfuerzos para erradicar la 

violencia de la convivencia, sin embargo, parece que estamos delante de esfuerzos efímeros. Las 

teorías han pretendido estructurar la violencia y justificarla de acuerdo a los casos. 



 
 

29 
 

La cotidianidad ciudadana en Venezuela ha sido afectada duramente por el fenómeno de 

la violencia en sus diversas expresiones. Es constatable la preocupación creciente en todos los 

ámbitos ciudadanos a cerca del aumento del índice de comisión de delitos, la impunidad y la 

desmesurada inseguridad ciudadana, acorralando el normal desenvolvimiento de la cultura cívica 

que humaniza la ciudad. Nos encontramos frente a la singularidad del fenómeno delictivo 

venezolano. Una aproximación al tema pone de relieve la significación e implicaciones en la 

seguridad ciudadana y su relación con la polarización política tan presente en los últimos años, 

instalada en el país hace décadas, dejando consecuencias que no han coadyuvado a la resolución 

de este conflicto social, cada vez más agudizado.  

La filosofa española Adela Cortina, contribuye con la necesidad de detener el espiral de 

la violencia como defecto de la cultura cívica y, del arte de la ciudadanía. Una de sus obras más 

emblemáticas en esta área es Ética de la Razón Cordial, allí leemos con relación a la violencia y 

su origen:  

¿Hasta dónde podemos llegar cuando la presión social imperante no abona el más 

elemental respeto, sino que premia a los torturadores, a los asesinos, a los desalmados, a 

los que desprecian el dolor y el sufrimiento de otros? ¿Hasta dónde podemos llegar 

cuando la presión social recompensa a los que no tiene corazón? (2009, p. 189).  

 De la misma manera que la maldad humana, cuyo origen y principio sigue siendo un 

misterio, también la violencia lo es. Al mirar la lacerante realidad de las guerras sin sentido, de 

los egoísmos superfluos y de la sombra vergonzosa del anonimato que sigue quitándole la vida a 

muchos inocentes que cultivan los valores ciudadanos, sea de donde venga, adulta o joven, la 

maldad humana queda sin respuesta. A esto se refiere Hannah Arendt, (1961) con la “Banalidad 

del mal”. La razón y la emoción humana se queda impávida cuando nos damos cuenta de la 



 
 

30 
 

ceguera emocional, de algunos individuos a quienes se les atrofia y deforma la capacidad de 

empatía, de sufrir con el otro o de alegrarse con la alegría del otro perdiendo la capacidad de 

respetar la vida.  

En Venezuela, la tasa de homicidios en el año 2019 superaba, entre tres y cinco veces el 

valor utilizado por la Organización Mundial de la Salud para calificar la cantidad de homicidios 

como una epidemia, lo cual está tipificado entre diez (10) homicidios por cada cien mil 

habitantes. En el año 2024, se habla de una reducción considerable de casi el 80%. En lo diluido 

y complejo que ha significado la incidencia de la violencia en sociedad venezolana, se pudo 

percibir que las fronteras entre los delincuentes y los policías se desvanecen: lo que se respira en 

la relación entre los ciudadanos y los organismos de seguridad ciudadana, parece ser la 

desconfianza.  

En el desvanecimiento de la frontera entre delincuentes y policías, hay una situación que 

resulta compleja y dramática, se trata de la represión política, o criminalización de la protesta. 

Son diversos los modos como se reprime a la disidencia política hasta con la muerte, la acción 

policial ya no encarcela sino extermina a los delincuentes, aparecen criterios de tipo político que 

criminalizan la disidencia y la protesta social. El informe de la Alta Comisionada de la 

Organización de las Naciones Unidas (ONU 2019), recoge algunas importantes y reveladoras 

afirmaciones. Una de ellas, guarda relación con la criminalización de la protesta:  

Estas políticas van acompañadas de una retórica pública, utilizada también por 

autoridades de alto rango, que desacredita y ataca de manera constante a quienes critican 

al Gobierno o se oponen a él. La oposición política, los/as activistas de derechos 

humanos y los/as periodistas, entre otros/as, son con frecuencia blanco de discursos que 

los tildan de “traidores” y “agentes desestabilizadores”. Los medios de comunicación 



 
 

31 
 

progubernamentales difunden ampliamente esta retórica, por ejemplo, a través del 

programa televisivo semanal “Con el mazo dando,” presentado por el presidente de la 

Asamblea Nacional Constituyente (ANC). (2019, p. 8).  

El informe de las Naciones Unidas, observa los diversos testimonios de esta violencia, 

que parecen dejar de mostrarse como un misterio y se convierte en una realidad tangible cuando 

encontramos rostros que se ven afectados por ella, los cuales han sido víctimas de sus 

consecuencias y sufren a diario las adversidades de una estructura que parece fundar sus raíces 

en la violencia cuya expresión emerge como institucional.  

La violencia estructural ha logrado arraigarse de tal manera, que no solo 

demográficamente, sino también, antropológicamente, hay lugares donde el delito organizado se 

ha implantado como un modus vivendi, sustituyendo al Estado y cumpliendo sus funciones de 

una manera perversa. Las consecuencias de la violencia socavan con mucha fuerza la cohesión 

social, la cultura ciudadana; relativiza y hace desaparecer los valores cívicos, banaliza el valor 

por el otro, el respeto por la propiedad privada; la nobleza de la educación. Hace desaparecer la 

estrecha relación entre ética y estética.  

Los estragos que causa la violencia se evidencian en los habitantes de las ciudades 

intermedias y grandes; se hacen sentir tanto a los de mayor nivel de educación como a los menos 

instruidos; a los que viven una pobreza coyuntural, los no pobres, como a los de pobreza crónica. 

La igualdad es un ideal maravilloso. Anhelado y trabajado casi junto a aparición del Estado 

Moderno. Sin embargo, no podemos obviar que la igualdad tiene sus riesgos, en cuanto comporta 

la construcción de la ciudadanía. En la obra conjunta, dentro la cual Ruíz, tiene un extenso e 

interesante artículo sobre la complejidad de la ciudadanía en algunas sociedades, leemos:  



 
 

32 
 

Se estima que por debajo del umbral de la pobreza no puede haber sino ciudadanía de 

segunda clase. En virtud de ello, el ideal de la igualdad exige la atención a la diferencia, 

no sólo de oportunidades sino también de resultados. (1999, p. 209).  

 Está de moda el vocablo inclusión, fomentado por el discurso de las minorías; pero el de 

la Igualdad lo puede sustituir perfectamente. Tal como lo hemos afirmado hay circunstancias que 

hace de la ciudadanía un reto importante y complejo. Poner la atención en los planes de 

inclusión, en los procesos que le son propios, los cuales, muchas veces no han dado resultado. La 

esfera pública debe garantizar todos los derechos a todas las personas.  

La pobreza, problema permanente y no resuelto definitivamente por la humanidad 

presente, no solo atenta contra la ciudadanía, la hace expresión de indignidad. No se puede 

considerar sociedad donde hay ciudadanos que no pueden vivir dignamente. La consecuencia de 

la relación entre la ciudadanía y la pobreza es la desigualdad. A propósito de este flagelo, el 

Dicasterio para la doctrina de la Fe, ha publicado un Documento llamado Dignitas Infinita. Una 

declaración con la que se pretende delinear algunos de los graves atentados a la Dignidad 

humana. El drama de la pobreza ha sido uno de ellos. Indica el Documento:   

Cuando dicen que el mundo moderno redujo la pobreza, lo hacen midiéndola con criterios 

de otras épocas no comparables con la realidad actual. Como resultado, la pobreza se 

extiende «de múltiples maneras, como en la obsesión por reducir los costos laborales, que 

no advierte las graves consecuencias que esto ocasiona, porque el desempleo que se 

produce tiene como efecto directo expandir las fronteras de la pobreza». (2024, p. 10).  

 De la misma manera que la ciudadanía nos impone un ritmo universal, así ocurre con la 

pobreza. Se evidencian en todos los ámbitos sociales y, -como hemos dicho-, con la pobreza se 

expresa la desigualdad.  



 
 

33 
 

El otro elemento digno de considerar es que no son solamente los grandes delitos, a 

saber: el secuestro, los enfrentamientos entre pandillas o el cobro de peaje es lo que más afecta a 

la cohesión de la sociedad, sino también los de menor espectro: los robos y asaltos, el tráfico 

minorista de drogas y su permanecía impune en las calles. En este contexto se han ido 

desencadenando una serie de eventos violentos que engrosan esta lista y que pueden ser producto 

de este momento pendémico y pospandémico. Son estos los feminicidios, los abusos sexuales a 

personas vulnerables, el asesinato a menores, abandono de ancianos y enfermos, incluso, no 

resulta extraño encontrar rasgos de violencia filo-parental al interno de algunas familias. Una 

lista que presenta y contiene un panorama como este, nos invita a pensar que la violencia tiene 

rostros posmodernos y cada vez más dolorosos e inhumanos.  

El hecho de encontrar tantos rasgos de violencia en un comportamiento estructural de 

ciudadanos y sociedad, nos mueve a contemplar el problema de la violencia en los diversos 

estadios de la sociedad. La violencia se constituye como una expresión manifiesta, es decir, una 

justificación de las acciones, del comportamiento y de la conducta; es así, que de la misma 

manera que evidenciamos la violencia desde el seno de la familia llamada filo-parental, abuso a 

personas vulnerables y todos sus demás expresiones, también la violencia se expresa de un modo 

institucional, es decir, la coacción, represión y persecución, acoso, criminalización como le 

veíamos en los párrafos precedentes, son expresión de una violencia institucional.  

Mucho más allá de los dobles movimientos de las cosas con los que Aristóteles distinguía 

el movimiento natural o el movimiento violento, aquí se trata de comprender por qué está tan 

arraigada en las diversas relaciones humanas y por qué algunas teorías políticas sugieren y 

aplican su uso. Una pregunta fundamental a este respecto sería ¿en qué se diferencian violencia y 

poder?  



 
 

34 
 

Escuchemos lo que sugiere J. Ferrater Mora:  

Desde el momento en que se constituye una comunidad humana y en particular en que se 

constituye un Estado con un aparato de gobierno, aparece el fenómeno de la violencia, 

ejercida por lo que detentan el poder. Una historia implacablemente realista muestra o 

parece mostrar que la violencia se halla en el origen mismo del poder del Estado, que es 

inseparable de él. (1994, p. 3701).  

En cuanto a este fenómeno avasallador de la violencia, Girard (1995), presenta a lo largo 

de toda su obra variaos elementos que nos pueden ayudar a descubrir otra cara de la moneda de 

la violencia, sobre todo porque si bien es cierto que la une al poder, sobre todo viene unida a la 

religión; un nuevo elemento.  

Las instituciones deben ser una imagen de la sociedad ya que ellas traducen el 

comportamiento cívico de los ciudadanos, por lo tanto, cuando una institución se comunica por 

medio de la violencia, eso es lo que probablemente se recoja en la sociedad.  La violencia se 

convierte y se manifiesta como una manera de ser y estar de las instituciones porque es asumido 

de la misma manera por los ciudadanos, afectando la cultura cívica.  

 

4. La Migración: el nuevo rostro de la ciudadanía.  

En algunas ocasiones las células dañadas no se eliminan y aunque todavía no está muy 

clara la razón de esto, a veces se debe al daño crónico o a su envejecimiento natural. No debemos 

sostener que el Daño Antropológico o la Violencia institucionalizada de la que hemos hablado 

sean incurables. El no eliminar las células dañadas y dejarlas en nuestros tejidos, produce, una 

respuesta inflamatoria la cual degenera en alguna enfermedad. Estas células dañadas son 



 
 

35 
 

perjudiciales para el tejido donde se acumulan; eliminarlas farmacológicamente es el desafío de 

la ciencia.  

En el funcionamiento del tejido social, ocurre análogamente el mismo proceso. Las 

células enfermas generan grandes riesgos y dificultades para las células sanas las cuales, no 

siempre pueden sustituir las células enfermas. Cuando el tejido social se enferma producto de la 

acumulación de células tumorales, la necrosis es la solución. Si los ciudadanos no cumplen con 

su rol, y no ponen en práctica sus virtudes cívicas, la polis corre el riesgo de necrosarse 

generando células muertas, tumorales y evidenciando mal formaciones. Estás afectaciones 

generan el Daño y el conflicto. Curiosamente dice San Agustín sobre la humanidad, “ninguna 

raza hay tan sociable por naturaleza, y tan dada a la discordia en su degradación” (2019, p. 12).  

Migrar es poner cosas en común con otros y esto no solo la hace quien llega a una nueva 

realdad geopolítica y cultural, sino también quien recibe al migrante debe poner en común lo que 

es, lo que tiene y lo que puede ofrecer. Cortina, confía en el alto nivel moral de la sociedad:  

Para que la vida compartida funcione bien y para que sea el alto el nivel moral de una 

sociedad, importa que los ciudadanos tengan virtudes bien arraigadas y se propongan 

metas comunes desde el respeto mutuo y la amistad cívica. Cosas todas ellas imposibles 

si no es empezando desde la educación, empezando desde el comienzo a educar 

ciudadanos auténticos. (2009, p. 253).  

 La educación es también una herramienta para mostrar la mejor cara de la Migración. 

Este proceso puede hacer que deje de ser una tumoración y se convierta en una potencialidad. 

Para la polis y para los ciudadanos, el hecho migratorio sea cual fuere su motivación, es una 

oportunidad para mostrar evidenciar la ciudadanía cosmopolita.  



 
 

36 
 

Una realidad del tejido social presente en este mundo actual, es la migración como 

acontecimiento. Ésta obliga a generar una nueva comprensión del concepto de ciudadanía, 

imponiéndole categorías, la cuales deben ser incorporadas en virtud de complementar y 

actualizar su hermeneusis actual. Se trata de un nuevo rostro de la ciudadanía.  La migración 

representa el dinamismo y crecimiento de la humanidad. El país donde más experiencia hay 

actualmente en relación a la migración quizás podría decirse es Venezuela. La Agencia para los 

Refugiados de las Naciones Unidas (ACNUR) y la Organización Internacional para las 

Migraciones (OIM), afirmaron:  

Los venezolanos que han abandonado el país alcanzan los cuatro millones; se trata de 

una de las cifras de poblaciones de desplazados más alarmantes del mundo. Ciertamente 

nuestra migración es forzada debido a las diversas razones que la han motivado, y esto 

ha hecho de ella un verdadero problema para la región. (2015, p. 312).  

La más reciente estimación del fenómeno migratorio data del 2019. En ella se recoge, a 

aproximadamente 272 millones de migrantes internacionales; esta cifra equivalente al 3,5% de la 

población mundial. No obstante, el aumento de los migrantes internacionales a lo largo del 

tiempo —tanto en cifras absolutas como proporcionales— es un dato objetivo innegable, 

evidente, y no solo eso, pues, además es un hecho sociológico creciente exponencialmente en 

desproporción de lo estimado.   

Las razones por la cuales se evidencia la migración de muchas personas, son diversas. 

Algunos motivos están relacionados con el trabajo, la familia o los estudios. Estas causas no 

generan ninguna afectación en el tejido social, no representan un problema para el país o la 

sociedad acogedora; quienes migran por estos motivos, van a contribuir con el contexto de 

destino. Tal es el caso de España. Según el Instituto Nacional de Estadísticas de España, en el 



 
 

37 
 

año 2019 recibió 83, 5 millones de turistas. Un enorme grupo de visitantes dispuestos a generar 

riqueza y empleo, a robustecer la producción nacional y en definitiva a contribuir con el 

bienestar de los connacionales. Una migración con estas características no genera incomodidad, 

ni resulta odiosa; no es una preocupación.  

Sin embargo, la realidad tiene otra cara. Muchos ciudadanos abandonan sus hogares y sus 

países por una serie de razones traducidas en necesidades imperiosas y a veces trágicas. En la 

historia de la humanidad podemos evidenciar esto: conflictos, persecuciones o desastres; 

búsqueda de mejoras de calidad de vida, oportunidades de desarrollo, ejercicio de libertades, 

entre muchas otras. No podemos dejar de mencionar a las personas desplazadas, los refugiados y 

los desplazados internos. Esta es la otra cara de la Migración.  

Referimos precedentemente el Documento del Dicasterio para la Doctrina de la Fe sobre 

la Dignidad Humana. La palabra ciudadanía guarda relación con varias dimensiones de la vida. 

Pero ella contiene implícitamente una condición irrenunciable del Hombre: Dignidad. En dicho 

documento, también se menciona como grave atentado a la Dignidad el no considerar el trabajo 

de los migrantes. Nos aproximaremos a cómo este documento establece la relación entre 

Migración, Ciudadanía y la Dignidad:  

Una vez llegados a los países que deberían poder recibirlos, «no son considerados 

suficientemente dignos para participar en la vida social como cualquier otro, y se olvida 

que tienen la misma dignidad intrínseca de cualquier persona. (…) Nunca se dirá que no 

son humanos, pero, en la práctica, con las decisiones y el modo de tratarlos, se expresa 

que se los considera menos valiosos, menos importantes, menos humanos. (2024, p. 11).  

 



 
 

38 
 

 Al no ser considerados suficientemente dignos, se les concibe con una ciudadanía de 

segunda, es decir, no se les conserva ni se les otorga todos los derechos, y con ello se cercenan 

sus oportunidades. Lo más peligroso es la minusvalía humana. La migración es la cara 

vulnerable. Es en este lado de la realidad en donde se muestra lo doloroso de migrar. La 

xenofobia, o como la ha llamado la filósofa española Adela Cortina, la aporofobia.  

Los refugiados políticos, los pobres, los desplazados, en ningún caso generan el 

sentimiento de xenofilia. No se trata de amor ni amistad lo que despiertan estos nuevos 

ciudadanos. Cortina, nos acerca a aquello que sucede en el consciente colectivo:  

No se trata de un sentimiento de xenofobia, porque lo que produce rechazo y aversión, no 

es que vengan de fuera, que sean de otra raza o etnia, no molesta el extranjero por el 

hecho de serlo. Molesta, eso sí, que sean pobres, que vengan a complicar la vida a los que 

nos vamos defendiendo, que no traigan al parecer recursos, sino problemas. (2017, p. 14).  

En el contexto actual, pensar la polis significa contemplarla desde quienes se han 

integrado a una ciudadanía universal, dispuestos a construir, recibir y brindar cuanto poseen para 

edificar su nueva condición social. El pobre, el sin recursos, el que no viene a engrosar el PIB, 

sino a “defectarlo”. Es esto lo que se conoce como aporofobia, el rechazo, aversión, temor y 

desprecio al pobre.  

Desde una dimensión Global, el número estimado de migrantes internacionales ha 

aumentado considerablemente en las últimas cinco décadas. Por ejemplo, el estimado de 272 

millones de personas habitantes en un país distinto al suyo en 2019, es superior en 119 millones a 

la cifra de 1990: 153 millones y, triplica con creces la de 1970: 84 millones. Ciertamente lo 

alarmante de la cifra no nos impide cotejar los datos con la realidad demográfica. Las 



 
 

39 
 

proporciones de migrantes internacionales a nivel mundial aumentaron, dejando claro cómo la 

inmensa mayoría de las personas siguen viviendo en los países donde nacieron. 

Para todas las instituciones en el mundo, el acontecimiento de la migración es una 

preocupación y una llamada de alerta ante la cual no se puede permanecer indiferente. Desde 

hace varios años, una de las voces que más ha resonado en el ámbito mundial es la voz del Papa 

Francisco. La preocupación por los desplazados y los perseguidos; por su credo o condición 

religiosa le ha hecho llegar, incluso a esos lugares en donde el odio y la discriminación dejaron 

una huella de dolor y desolación. Con relación a las razones de la migración, el Papa Francisco 

reconoce dos dimensiones:  

Lo ideal sería evitar las migraciones innecesarias y para ello el camino es crear en los 

países de origen la posibilidad efectiva de vivir y de crecer con dignidad, de manera que 

se puedan encontrar allí mismo las condiciones para el propio desarrollo integral. (2020, 

p. 34; 128) 

La responsabilidad de la migración no es solo de quien migra, es del Sistema de Gobierno 

de su país, el cual no crea las condiciones para una calidad de vida digna. Definitivamente, quien 

se va no se lleva nada, lo más grande e importante no se lo lleva. Según el Papa Francisco, los 

Sistemas de Gobierno no han generado un governace, “políticas solidarias”. (2020, p. 35; 131). 

Por desgracia, la solución al problema va a requerir tiempo y voluntad universal. El otro 

elemento reconocido por el Papa argentino, en este fenómeno de las migraciones es el 

reconocimiento de todo ciudadano; desde esa libertad procurará encontrar el ethos para 

desarrollar su vida, “donde pueda satisfacer sus necesidades básicas y las de su familia y 

realizarse integralmente como persona”. (2020, p. 34; 129).  



 
 

40 
 

 Para educar la Cultura de la Migración siendo una de las categorías del nuevo concepto 

de ciudadanía, el Papa Bergoglio, propone cuatro verbos: “acoger, proteger, promover e 

integrar”, esbozando el plan de acción a partir de estos cuatro fonemas:  

Incrementar y simplificar la concesión de visados, adoptar programas de patrocinio 

privado y comunitario, abrir corredores humanitarios para los refugiados más 

vulnerables, ofrecer un alojamiento adecuado y decoroso, garantizar la seguridad 

personal y el acceso a los servicios básicos, asegurar una adecuada asistencia consular, 

el derecho a tener siempre consigo los documentos personales de identidad, un acceso 

equitativo a la justicia, la posibilidad de abrir cuentas bancarias y la garantía de lo 

básico para la subsistencia vital, darles libertad de movimiento y la posibilidad de 

trabajar; proteger a los menores de edad y asegurarles el acceso regular a la educación, 

prever programas de custodia temporal o de acogida, garantizar la libertad religiosa, 

promover su inserción social, favorecer la reagrupación familiar”. Esto es lo que él 

mismo llama: “generar procesos integrativos. (2020, p. 34; 130).  

Con relación a esta sentencia del Papa Bergoglio, se concibe al migrante no desde una 

ciudadanía de segunda, o sub-ciudadanía; no es parte de un clan social, o de una etnia diversa. 

Promover la Cultura de la Migración como categoría propia de la polis donde se construye el 

nuevo concepto de ciudadanía, es trabajar en virtud de integren armónicamente a propios y 

extraños respetando sus diferencias.  

Desde una concepción punitiva, existe la tendencia de criminalizar la migración al 

considerarla amenazante y desestabilizadora de los diversos sistemas democráticos y, como un 

importante factor de riesgo con relación a las identidades culturales. Según considera 

Santamaría, “Se establece una alteridad migrante a partir de los imaginarios simbólicos y 



 
 

41 
 

discursivos pragmáticos los cuales, en el tejido social, crean una atmosfera excluyente de no 

reconoce al otro/a”.  (2002, p. 120). 

En algunas naciones existe la sospecha de fundar la política migratoria y de asilo en la 

llamada “lógica del enemigo”. En esta postura prevalece de manera subyacente la selectividad, 

control y seguridad de sus fronteras, de la misma manera, Vaughan-Williams sostiene que se ha 

proyectado una imagen de fortaleza con la pretensión de “disuadir la migración no deseada y 

evitar la entrada de todo cuanto representa peligrosidad para la cohesión y paz social”.  (2009, p. 

201).  

Frente a este escenario, se abre la interrogante sobre la noción de ciudadanía y el derecho 

ejercida por la población inmigrante. Unido a esto, Silveira sostiene: “al diferenciar a los 

extranjeros de los ciudadanos autóctonos, se abre la puerta a la institucionalización de un sistema 

dual de ciudadanía entre nacionales y extranjeros en el interior del estado” (2003, p. 12).  

Considerando lo dicho anteriormente, la proyección del ciudadano como sujeto jurídico en 

igualdad de condiciones esta puesta en tela de juicio.  

Al analizar la realidad de la población inmigrante, en el caso español la ley de extranjería 

establece una diferencia no solo entre la población extranjera y autóctona, sino entre la propia 

población inmigrante, al separar a quienes residen de manera regular y quienes lo hacen de 

manera irregular, negando, por cierto, derechos fundamentales a los segundos. En efecto, Varela 

sostiene: “la extranjerización del derecho de los otros tiene como consecuencia una “gradación 

de la ciudadanía” (2009, p. 281) esta se sostiene tanto por los regímenes de extranjería 

domésticos cuanto, por los eurocomunitarios, y da lugar a la existencia de diferentes y grados de, 

-en palabras de Varela-: “tipos de ciudadano” (2009, p. 283). De esta tensión emergen los 



 
 

42 
 

Denzen, definido por García a modo de figura, pues “tiene un estatus intermedio entre una 

ciudadanía plena y la falta completa de derechos” (2008, p. 751). 

Por su parte, Arendt, abordó el hiato entre el derecho y la realidad del hombre a través de 

una figura límite llamada: apátrida. Esta imagen permitió comprobar cómo la vida biológica, 

desprovista de reconocimiento político, no era titular de derechos. Es decir, la vida humana 

posee dignidad tanto en cuanto es jurídica y políticamente reconocida, de lo contrario no existe 

ni es poseedora de derechos. Una consideración del Estado moderno precaria de fundamento. La 

dignidad de la persona no está sujeta a la condición jurídica.  

Continúa Arendt afirmando, el hombre sin Estado es una “anomalía para la que no existe 

espacio apropiado en el marco de la ley general” (2006, p. 404), –un proscrito por definición–. El 

apátrida se halla completamente a merced de la policía, y de los organismos encargados de 

custodiar y hacer cumplir las leyes ciudadanas.  Esto representa un problema en sí mismo en 

vista de no ser considerado ciudadano e insiste en el derecho soberano del Estado a la expulsión, 

forzado así la naturaliza ilegal del apátrida, y la realización de actos reconocidamente 

excluyentes como la expulsión, la repatriación o declaración de persona no grata. Naturalmente, 

esta carencia del status, y denominación apátrida, solo puede afectar a los sub-ciudadanos, a 

quienes van a representar un problema en la polis destinataria. En el fondo sigue subsistiendo 

una concepción de ciudadanos de primera y de segunda.  

Se entiende por migración el proceso de trasladarse de un lugar a otro. Migrar es moverse 

ya sea de una zona rural a una ciudad, de un distrito o provincia de un determinado país a otro 

del mismo país, o de un país a otro. Es una acción. Incluso cuando vamos de viaje ya sea por 

vacaciones o por otros motivos, eso nos hace migrar. Es una acción por medio de la cual implica 

buscar en otro lugar las condiciones necesitarías para mejorar su estilo de vida. En cambio, un 



 
 

43 
 

migrante supera la acción, de suyo, es quien la realiza. Se trata de una persona descrita en cuanto 

tal por una o varias razones, según el contexto, sus necesidades, sus anhelos justos y legítimos y 

según sus prioridades. Se le considera migrantes a quienes nunca han migrado, por ejemplo, los 

hijos de padres nacidos en otro país, a éstos migrantes conocidos, generacionalmente diversos. 

Esto puede conducir con situaciones de apátridas o de colectivos de apátridas, es decir, 

manifiestan dentro de la sociedad grupos enteros de personas privados del derecho a la 

ciudadanía dentro del país donde migran. Por otra parte, cuando los ciudadanos retornan tras 

haber emprendido migraciones internacionales significativas o prolongadas no suelen ser 

considerados como migrantes en el momento de su llegada al país natal o después, a pesar de las 

travesías y experiencias migratorias vividas. Y muchos de ellos, regresan de no haber encontrado 

cuanto aspiraban. Regresan y vuelven a comenzar, muchas veces a buscar trabajo, o residencia; a 

ubicar a su entorno familiar inmediato y a ser parte de una polis que los hace sentir extranjeros y 

extraños dentro se propia tierra.  

La aparición de una masa humana desposeída de derechos después de la Primera Guerra 

Mundial, acreditó la importancia de ser titular de una ciudadanía. Una de las voces más 

autorizadas para hablar de la postguerra es Arendt, ella afirma, “los representantes de las grandes 

naciones sabían que las minorías en el seno de los estados-nación tendrían más pronto o más 

tarde que ser, o bien asimiladas, o bien aniquiladas”. (2006, p. 392). El ser ciudadano te garantiza 

el derecho a tener derechos; pero la condición de inmigrante lleva adosado la exclusión o 

desigualdad en el acceso a los referidos derechos, lo cual pone en jaque la universalidad 

garantista de éstos. Para contrarrestar estas tensiones, Benhabid, defiende el derecho a la 

membresía, es decir, “el extranjero pueda incorporarse a la comunidad existente como un 

ejercicio político, forma de ejercer el derecho de pertenencia”. (2005, p. 154). 



 
 

44 
 

Desde cosmovisión social del mundo, el Papa Francisco, afirma: “Las historias de los 

migrantes también son historias de encuentro entre personas y entre culturas: para las 

comunidades y las sociedades a las que llegan son una oportunidad de enriquecimiento y de 

desarrollo humano integral de todos”. (2020, p. 35, 133). En el momento en el cual una sociedad 

recibe un grupo de ciudadanos migrantes, no queda otra cosa sino reinventaros colectivamente, 

luchar contra el pesimismo y la frustración individualista y aprovechar esta situación planetaria. 

Cuantos llegan a una nueva sociedad abandonando la propia, van cargados de una riqueza 

potencial para impulsar y potenciar las sociedades destinataria. Continúa el Papa 

latinoamericano: “Los inmigrantes, si se los ayuda a integrarse, son una bendición, una riqueza y 

un nuevo don que invita a una sociedad a crecer”. (2020, p. 36, 135).  

 La migración abre un panorama, según el Papa Bergoglio, desafía la comprensión 

tradicional de la ciudadanía, no se trata de una ciudadanía global, porque la globalización puede 

poseer una peligrosa afección Transmoderna, mercantilista, comercializante; la universalidad 

implica la localidad, la amplitud y la afirmación de quiénes somos y de dónde somos. En 

palabras concretas del Papa Francisco “una sana apertura nunca atenta contra la identidad” 

(2020, p. 35, 131). El Romano Pontífice tiene cuidado con el empleo de la palabra globalización, 

éste es un término alternativo. Más bien, la ciudadanía universal el Papa la define como:  

Se basa en la igualdad de derechos y deberes bajo cuya protección todos disfrutan de la 

justicia. (…) es necesario comprometernos para establecer en nuestra sociedad el 

concepto de plena ciudadanía y renunciar al uso discriminatorio de la palabra minorías, 

que trae consigo las semillas de sentirse aislado e inferior; prepara el terreno para la 

hostilidad y la discordia y quita los logros y los derechos religiosos y civiles de algunos 

ciudadanos al discriminarlos. (2020, p. 35, 131)   



 
 

45 
 

 La riqueza entre localidad y universalidad la deja clara el Papa Francisco:  

Una sana relación entre el amor a la patria y la inserción cordial en la humanidad entera, 

es bueno recordar que la sociedad mundial no es el resultado de la suma de los distintos 

países, sino que es la misma comunión que existe entre ellos, es la inclusión mutua que 

es anterior al surgimiento de todo grupo particular. (2020, p. 39, 149).   

Estas son algunas de las razones por cuales considera la ciudadanía universal y no global. 

Incluso encontramos un punto coincidente entre el Papa argentino y Adela Cortina. Esta última 

sostiene la necesidad de una ética cordial, inclusiva. Las migraciones son un fenómeno con el 

cual debemos aprender a vivir y aprender a vivir desde la cordialidad, la integración, las 

diferencias y el establecimiento de todos los derechos para todas las personas.  

El problema estriba en el rechazo por la falta de acogida. Ciertamente hay culturas más 

cercanas a la hospitalidad, pero hay otras que temen al contacto con el extraño. En el mundo 

antiguo, las sociedades Orientales, sentían gran apreció por recibir en su casa al extraño. La 

Biblia, como gran testigo de estas culturas, expresa esta práctica. Lo propio puede contarnos los 

poemas Homéricos La Ilíada y la Odisea. Habría que volver a la hospitalidad doméstica, e 

incluirla en la lista de virtudes ciudadanas: filoxenía hospitare: el ejercicio de la virtud con los 

pobres y menesterosos.  

5. Erudita Civitatem  

Nuestra investigación tiene como punto de partida la relación entre Educación y 

Ciudadanía, incluyendo un elemento novedoso: la Fe.  Este trinomio, que a lo largo del trabajo 

hemos llamado Eje Trasversal, constituye un tríptico en el cual uno sin el otro no es fácil de 

entender, aun cuando algunos filósofos contemporáneos no estén de acuerdo con ello. Esta parte 

puede considerarse como un lugar para detenerse a lo largo del camino. Nos referimos 



 
 

46 
 

precedentemente a las circunstancias que afectan la conciencia ciudadana. En este momento, nos 

aproximaremos a las consecuencias que dichas circunstancias generan en la relación Educación y 

Ciudadanía.  

Una Educación Ciudadana se refleja cuando distingue los valores que le son propios. 

Cortina, hace una importante lista de estos valores sobre los cuales debemos volver 

permanentemente: “Los valores que componen una ética cívica, los valores cívicos, son 

fundamentalmente la libertad, la igualdad, la solidaridad, el respecto activo y el diálogo, o, mejor 

dicho, la disposición a resolver los problemas comunes a través del dialogo”.  (1997, p. 193). 

Esta caracterización no es exclusiva ni excluyente, solo distingue desde su filosofía, dónde la 

Educación debe poner la atención para garantizar una polis en la que los ciudadanos entienden la 

Erudita Civitatem (La Educación Ciudadana).  

El ideal aristotélico de la felicidad se ha relacionado por los siglos con la educación, es 

decir, un fruto de ella. El conocido Club de Roma, en el Capítulo Venezuela, consieerado la 

Educación en relación con el Desarrollo:  

Debemos movernos hacia una sociedad que honre a quienes promuevan la felicidad y el 

bienestar humanos, no a los que utilicen la energía de forma destructiva o complazcan las 

formas más libertinas de consumición. Hacia ese fin, la educación instruyó a la persona 

integra a desarrollar el potencial y las capacidades de cada individuo para el bien de la 

comunidad, lo cual adquiere un papel crucial. (2020, p. 47).  

La no politización de la Educación, sino más bien la Educación Ciudadana, ha sido un 

tema recursivo, el cual forma parte de los eternos argumentos y binomios que han sido 

propuestos permanentemente en los Sistemas de Educación como una prioridad. Por una parte, 

porque la Educación en sí misma no solo es un objeto de estudio, ella misma va abriendo camino 



 
 

47 
 

para ser estudiada, para abordar su incidencia en la sociedad; la necesidad de transformación que 

debe brotar de la sociedad. La Educación como hecho social y acontecimiento, es mucho más 

que una discusión epistemológica es también metodológica. Porque las circunstancias exigen 

caminos diversos, medios distintos, capacidad adaptativa, respuesta urgentes e inmediatas. 

Alcanzar esta necesidad es un reto permanente de la Educación y de la sociedad.  

No es un oficio exclusivo de las Instituciones educativas, la tarea de Educar es urgente y 

transversal. El Recordado Benedicto XVI, se atrevió a hablar de esta urgencia de Educar: 

La relación educativa es ante todo un encuentro de dos libertades y la educación bien 

lograda es una formación bien lograda para el uso de la libertad. A medida que el niño 

crece, se convierte en adolescente y después en joven; por tanto, debemos aceptar el 

riesgo de la libertad, estado siempre atentos a ayudarle a corregir ideas y decisiones 

equivocadas. En cambio, lo nunca debemos hacer es secundarlo, fingir que no lo vemos 

o, peor aún, que los compartimos como si fueran las nuevas fronteras del progreso 

humano. Así pues, la educación no puede prescindir del prestigio, que hace creíble el 

ejercicio de autoridad. Es fruto de experiencia y competencia, pero se adquiere sobre todo 

con la coherencia de la propia vida y con la implicación personal, expresión del amor 

verdadero. (2008, p. 2).  

De este párrafo se desprenden diversas características de la Educación. Hay entre ellas, 

un implícito ejercicio de libertad y de un liderazgo bicéfalo. La autoridad en la Educación posee 

una dimensión de horizontalidad que implica e involucra a quienes están alrededor de la persona. 

La Educación es sistémica.  

Poner en relación la Educación con la Ciudadanía debe significar romper el paradigma 

discursivo y apuntar más a lo axiológico. Este binomio debe estar impregnado de filosofía 



 
 

48 
 

práctica, de las luces necesarias para la construcción de un comportamiento que tenga en cuenta 

no solo la dimensión jurídica de la ciudadanía, sino también la dimensión transformadora, 

participativa. Educar en este sentido no es instaurar una dimensión que no existe en los 

ciudadanos sino es potenciar, reconocer, asumir una condición ontológica, propia.  

No se trata de reinventar epistemológicamente la educación. La educación como ciencia 

ha ido respondiendo dinámicamente en cada contexto y en cada sociedad, se trata de un nuevo 

planteamiento metodológico, es decir, en palabras de Hegel (1943), hacer de la educación un 

movimiento dialectico, que pueda entrar en la conciencia y sea una verdadera experiencia, una 

experiencia contextualizada.  

La educación hoy debe plantearse la configuración de un ciudadano que sea consciente 

de su responsabilidad sociopolítica, no solo político-partidista, sino de su responsabilidad con la 

polis, con la gran ciudad. La educación debe hacer brotar las categorías ontológicas de la 

sociabilidad que posee el anzropoi; incluso si nos quedáramos con la dimensión intelectualista 

de la educación, aun así, el ciudadano tiene que implicarse indefectiblemente con la construcción 

del ethos. No se trata de una educación para la política ni de una educación en política, se trata 

simplemente de una Educación Política, es decir, se trata de vivir en consecuencia con lo que 

“es” ontológicamente.  

Una de las autoras que más sensibilidad ha tenido con la crisis educativa y sus 

innumerables repercusiones es Hannah Arentd. En 1996, fue publicado un libro llamado: Entre 

el pasado y el futuro. Ocho ejercicios sobre la reflexión política. En el texto dedicado a la Crisis 

educativa leemos:  

La crisis general se apoderó del mundo moderno en su totalidad. Y en casi todas las 

esferas de la vida se manifiesta de distinto modo en cada país, se extiende por distintos 



 
 

49 
 

campos y adopta distintas formas (…) La crisis recurrente de la educación, que, al menos 

a lo largo del último decenio, se ha convertido en un problema político de primera 

magnitud. (1996, p. 185).  

 Se trata de noticias que inundan a diario los diversos medios y que no exigen un ejercicio 

mental muy profundo para detectar los muchos factores que la originan. Detrás de cada problema 

educativo hay una incidencia política. La crisis educativa hay que considerarla con la urgencia y 

seriedad que merece.  

Educere exige la formación interior de la conciencia y ésta, es mucho más que una simple 

enseñanza. No es tanto educar a los niños como lo determina la locución original, cuanto más, 

considerarla un proceso de estructuración, consolidación y promoción de capacidades personales 

fundamentales para participar de la construcción de la sociedad de un modo consciente, libre, 

responsable y solidario tanto en el tejido de las relaciones interpersonales, como en la vida 

social. Un ciudadano distinto requiere una educación distinta. La ciudadanía actualmente 

responde y es consecuencia de la educación política que ha recibido. El cambio de la ciudadanía 

vendrá desde el cambio de los paradigmas educativos en orden a la política y la economía.   

Precisamente, en orden al cambio de paradigma, y con relación a la construcción del 

tejido social por parte de la virtud del ciudadano, hace algunos años, San Agustín de Hipona, en 

De Magistro, El Maestro, dice acerca del impacto de la educación en la vida interior de quien se 

educa:  

Cuando los maestros han explicado las disciplinas que profesan, -incluida la virtud y la 

sabiduría-los que se llaman y son discípulos de verdad, consideran dentro de sí y 

contemplan según sus fuerzas lo que han oído para contrastarlo con la verdad interior. 

Solo entonces aprenden. (2007, p. 7).  



 
 

50 
 

 La educación para ser tal, necesita del otro. El contraste viene cuando la conciencia se 

encuentra frente al espejo del otro, que desde la virtud del otro va descubriendo lo que es. El 

Obispo africano nos evidencia que además de la dimensión social de la educación, también hay 

un alter antropológico. Es decir, antes de lo social priva la persona.  

La construcción dialógica del tejido social impone como punto de partida que la 

educación, -como un todo-, no ha dado los resultados esperados; el impacto de la educación en 

los ciudadanos de hoy parece precario, y es que, en esto de un nuevo tejido social, es necesario 

incluir todos los elementos que lo conforman, no solo a la escuela, debemos considerar que la 

sociedad educa. La no formalidad de ciertos sistemas educativos, también educan. Es el caso de 

las redes sociales, de los diversos medios de comunicación, y el caso de los sistemas religiosos. 

Ya nos hemos referido a Teresa González Luna. A propósito de esta condición integrativa de la 

educación, afirma: “La educación es fundamentalmente un fenómeno social, en tanto afecta las 

condiciones de vida de las personas y determina, de manera decisiva, la integración de todos los 

sectores y grupos de la sociedad”. (2010, p. 11). El cambio no es tanto curricular, sino más bien, 

comportamental.  

La Iglesia Católica puede ser definida como sistema religioso de alcance y espectro 

global, en el cual confluyen los contenidos del Sistema de Educación formal, y los Sistemas de 

Educación no formal. El Papa Francisco, ha hecho un llamado urgente sobre la necesidad de 

repensar la dimensión educativa de la sociedad:  

No tenemos que esperar todo de los que nos gobiernan, sería infantil. Gozamos de un 

espacio de corresponsabilidad capaz de iniciar y generar nuevos procesos y 

transformaciones. Seamos parte activa en la rehabilitación y el auxilio de las sociedades 

heridas. Hoy estamos ante la gran oportunidad de manifestar nuestra esencia fraterna, de 



 
 

51 
 

ser otros buenos samaritanos que carguen sobre sí el dolor de los fracasos, en vez de 

acentuar odios y resentimientos.  (2020, p. 21).  

Esta necesidad la observan de la misma manera todos por igual, necesitamos una nueva 

ciudadanía que se alcanzará con una nueva educación. Son diversos los elementos que debe 

considerar la Educación Ciudadana, a fin de brindar estrategias humanizadoras para que 

desaparezca la violencia y se desestructure, no solo desde un discurso teórico curricular, 

enmarcada en planes macro, sino desde el compromiso formal de los actores sociales y sus 

consecuentes representaciones sociales. Hesíodo, nos enseña a comprender que “la educación 

ayuda a la persona a aprender a ser lo que es capaz de ser”. (2007, p. 17).   

La Ciudadanía se destaca por el ser, el saber ser, el saber hacer y el saber vivir, es decir, 

ser ciudadano no se trata de un título, se trata de una condición, de una manera de vivir, que 

genera consecuencias y demanda un comportamiento, es decir, una axiología, o mejor aún, una 

filosofía práctica. En el caso de la ciudadanía, si no se proyecta desde el comportamiento, 

entonces, no es tal. Al llegar a este punto encontramos una condición que lo hace más delicado y 

es que los sistemas religiosos son inspirados por valores de fe, es decir, por convicciones que 

inspiran a vivir. A esta manera de vivir, el Beato José Gregorio Hernández Cisneros, se refiere:  

Si alguno opina que esta serenidad, que esta paz interior de que disfruto a pesar de todo, 

antes que, a la filosofía, la debo a la Religión santa que recibí de mis padres, en la cual he 

vivido, y en la que tengo la dulce y firme esperanza de morir: le responderé que todo es 

uno. (1912, p. 7). 

La palabra clave en toda construcción teórica, ya la han empleado los griegos antiguos: 

metanoia, que traduce, cambiar de pensamiento. El adentrarse a una teoría es entrar en una 

dimensión nueva y desconocida, pero el contacto con ella generará una concepción diversa de las 



 
 

52 
 

cosas. Porqué es necesario un concepto de ciudadanía, porque se hace urgente un nuevo 

comportamiento. Teleológicamente, las circunstancias nos imponen un desarrollo distinto. 

Incluso demandan nuevos elementos, que hoy se presentan y que antes estaban planteados. 

Desde la teleología se puede observar mejor la relación Fe- Educación – Ciudadanía.  

El comportamiento social ha hecho que se generen en las grandes sociedades grupos 

sociales, sectas élites, clanes, tribus, que dejan de considerar el comportamiento ciudadano para 

incluir y hacer notar solo el comportamiento de este grupo. Los códigos sociales no siempre 

forman parte del patrimonio social.  

El comportamiento de sus miembros responde a salvaguardarse y a cuidarse y es esto 

justamente lo que puede convertirse en un desafío para la ciudadanía. ¿Cuál es el concepto de la 

ciudadanía que ha permanecido desde la antigüedad? ¿Convienen replantear el concepto y 

ampliar su naturaleza ¿Si se plantea una nueva ciudadanía, podemos asumir la existencia de una 

concepción de ciudadanía que antecede? ¿Qué relación hay entre sistemas educativos y 

ciudadanía? ¿Dónde se puede ubicar el punto de partida para la configuración de una nueva 

ciudadanía? Éstas son algunas de las interrogantes fundamentales que se nos ponen delante.  

El asunto de la educación es una cuestión que parece nunca va a tener fin. Educar siempre 

será un reto, un desafío; educar siempre va a significar buscar respuestas adecuadas, respuestas 

renovadoras, respuestas que se ajusten. La discusión acerca de la educación no va a terminar 

jamás porque educar tiene que ver con la complejidad de la mente humana; educar es entrar en el 

ámbito de la antropología, del misterio del hombre y este misterio va a existir mientras exista 

sobre el universo la humanidad.  

 Hoy en torno a la educación se pueden evidenciar situaciones problematizantes que 

pueden cuestionar la función educativa socialmente hablando, es que parece que la educación no 



 
 

53 
 

está mostrando los productos de su proceso. Por una parte, el binomio que a lo largo de los años 

hemos memorizado, la educación como un proceso de enseñanza-aprendizaje y que para algunos 

es un insulto al constructivismo.  

La concepción educativa desde esta dimensión expresa que el sujeto-objeto no tiene más 

que escuchar a quien tiene delante de él, desde la visión autoritaria de la educación, 

estableciendo una relación de dominio-sumisión. Ante esto se presenta el reclamo de los que 

contemplan la educación como un proceso, pero en el que el sujeto-objeto se va edificando; hay 

una “meta-responsabilidad”, no solo una responsabilidad.   

 En algún momento de la historia del pensamiento humano, la inteligencia, -entendida ésta 

como la acumulación de conocimientos académicos y el uso de los mismos para el usufructo-, 

comenzó a ser más importante que la virtuosidad, que la vida virtuosa. Probablemente esto se lo 

debamos también a la modernidad. De hecho, para soslayar un poco el efecto intelectualista y 

para acallar nuestra dimensión moral o ética o ética-religiosa, se introduce el término, valores y 

no es que este tenga algún impedimento, es que esta no es una palabra que forme parte de la 

filosofía, sino de la economía. En este momento, educar dejó de ser un proceso integral y se 

fraccionó, comenzó a preocupar más el intelecto que el espíritu.  

Pero lo que parece ser peor en la configuración ontológica del ser humano como ser 

relacional y como ser consciente de esto, es que en el algún momento el corazón de la sociedad 

que es la familia también abandonó su rol en la educación del sujeto-objeto. La familia, movida 

por diversas razones comenzó a delegar este proceso en el Estado, o en los gobiernos para que 

formaran a sus miembros.  

Esta construcción histórica nacida del problema de educar fue permeándose de diversas 

situaciones y conflictos que sirvieron de agravantes; de dificultades verdaderas complicadas para 



 
 

54 
 

resolver. La sociedad comenzó a demandar a la educación un producto bien elaborado, un sujeto 

que actúe según su “educación”, que se corresponda con lo que aprende en el sistema (¿y la 

familia?).  Y es que la esencia de la educación es la natalidad, es decir, el nacimiento de nuevos 

ciudadanos.  

Aunado a todo esto se encuentra el conflicto político que puede representar la educación 

o, mejor dicho, educar. A lo largo de la historia la educación ha sido también un instrumento 

político, de dominación, por una parte, porque educando a los niños se influye también en los 

adultos; porque cuando hay crisis política, hay crisis educativa y lamentablemente se estremecen 

los cimientos sociales; la educación se convierte en un instrumento de actividad política y la 

propia actividad política se concibe como una forma de educación. Nos los dice el Libertador 

Simón Bolívar en su magistral discurso del Congreso de Angostura, que la educación es el 

camino por el cual avanza y transcurre el desarrollo de los pueblos.  

Pero también es evidente que cuando la educación se convierte en un medio emancipador, 

la estrangulan. Cuando la educación impide su politización, su sometimiento, el Estado la 

subyuga, la domina. Sin temor a equivocarnos, entre educación y política hay una tensión 

dialéctica y esto no es gracias a la educación en sí misma sino a la instrumentalización de ésta.  

 No se trata de reinventar epistemológicamente la educación. La educación como ciencia 

ha ido respondiendo dinámicamente en cada contexto y en cada sociedad, se trata de un nuevo 

planteamiento metodológico, es decir, en palabras de Hegel, hacer de la educación un 

movimiento dialectico, que pueda entrar en la conciencia y sea una verdadera experiencia, una 

experiencia contextualizada. En las diversas nociones de educación que el profesor Morales 

(2002), esboza en su tesis doctoral, emergen algunas palabras que nos ayudan a situar el 

problema educativo: un discurso conflictivo, con implicaciones antropológicas y complejo.  



 
 

55 
 

La educación es un ámbito de la vida humana, por eso suscribimos lo referido por el 

profesor Morales cuando dice que ésta tiene implicaciones antropológicas. La crisis que atraviesa 

el mundo de hoy es del Hombre, no de las instituciones. Somos los seres humanos los que 

hacemos las instituciones, y las instituciones hacen la sociedad. El Obispo emérito de Roma, 

Benedicto XVI, tiene mucho tiempo hablando sobre la crisis antropológica, es decir, habiendo 

entrado en un limbo epocal, después de la posmodernidad, ya el Hombre ha perdido su 

referencialidad, incluso la autorrefencialidad, como lo diría Víctor Frank, ha perdido el sentido. 

A esto también podemos llamarlo vacío existencial.  

A la par de la Crisis Antropológica de la que el Papa emérito ha hecho abundantemente 

referencia, encontramos un derivado, se trata de la Emergencia Educativa, otro de los urgentes 

llamados que ha hecho este gran sabio del siglo XXI. Si bien es cierto que las sociedades 

modernas están dando pasos importantes para convertirse en sociedades del conocimiento, es 

decir, que están preparando a sus profesionales del futuro, también es cierto que el vacío 

existencial sigue ganando espacio, la plena realización del ser humano no pasa solamente por el 

profesionalismo en miras a la acumulación de bienes y servicios; hay todavía algunas deudas con 

la dimensión sobrenatural. La educación política puede responder a esta dificultad histórica que 

exige y demanda a un ciudadano que viviendo virtuosamente se comprometa con la construcción 

de la sociedad.  La vivencia de la virtud toca el ontos del ser humano.  

Los sistemas religiosos en las sociedades son mucho más que expresiones de culto 

privatizadas. Ellos, manifiestan la construcción de valores comunes, proponen las virtudes como 

fuerzas de vida social. Son, incluso espacios para la educación no formal, brindan elementos para 

la reflexión y la construcción cívica. Por esta razón a quienes la practican se les exige una vida 

cívica en correspondencia. Un desafío para los sistemas religiosos es que se evite el 



 
 

56 
 

reduccionismo de la fe a una práctica de actos de religiosidad que parecen no tener ninguna 

incidencia en la transformación social y moral del ciudadano y de la sociedad.  

La necesidad es que se evidencie el compromiso cristiano en la edificación de la polis. Se 

nos presenta como urgente definir la presencia y el compromiso cristiano en el vasto campo de la 

cultura, entendida ésta como horizonte general de la actividad humana; no sólo como expresión 

artística, sino como los diversos aspectos del quehacer humanizaste de las personas y de la 

sociedad en los ámbitos jurídico, político, económico, social, familiar, artístico. En el ámbito de 

lo económico, que se expresa en la existencia de un sistema dominado por el individualismo, el 

afán de lucro y la agudización de las desigualdades sociales; lo social, manifestado por la 

disolución del núcleo familiar, el progresivo empobrecimiento de nuestro país, el grave deterioro 

general, y las fallas en la valoración y respeto a los derechos humanos.  

Lo político parece marcado por la falta de participación y organización ciudadanas en la 

línea de la libertad y la justicia; el aspecto ético-cultural donde se observa una acentuada pérdida 

del sentido moral, expresada en el poco aprecio por los auténticos valores humanos. Es el ámbito 

educativo, que puede ayudar a transformar sustancialmente a la persona humana, partiendo no 

solo de lo antropológico sino también de lo metafísico, amén de asumir la responsabilidad que 

tiene la Iglesia como un ente social, de formar a sus miembros en el compromiso de contribuir en 

la construcción de una nueva ciudadanía. A partir de este análisis emerge una pregunta 

fundamental: ¿Cómo puede contribuir el ámbito eclesial en la construcción de una nueva 

ciudadanía comprometida con la edificación de la Polis? No se puede pretender seguir 

reduciendo la fe a una práctica religiosa de ritos que parecen no incidir la vida social. La 

educación política en el ámbito eclesial debe hacer que los cristianos asuman desde sus propias 

convicciones religiosas, los compromisos políticos-sociales.  



 
 

57 
 

Develar la responsabilidad social de la fe, que partiendo de una dimensión constitutiva de 

la persona humana como es la política (entendida ésta como el ejercicio ciudadano 

comprometido a la construcción de la sociedad), soslaya la idea reduccionista de una fe como 

mera práctica religiosa y muestra evidentemente a la fe de la mano con la vivencia de la justicia, 

la libertad, la solidaridad.  Devela los argumentos teoréticos de una relación armoniosa e 

intrínseca entre fe y política.  

Por estas razones es que resulta importante estudiar y definir las dimensiones de las 

consecuencias de este problema que, como todos los demás, no es solo una dificultad para la 

educación como teoría, sino también es una dificultad para la sociedad.  

 

6. Educatus et fidelis civium 

La educación ciudadana de los fieles cristianos. La educación es inherente a la misión de 

la Iglesia y educar no solo en la fe como contenido doctrinal, sino también cultivar en sus 

miembros la resonancia de la fe en lo social. Esta es su cuota de responsabilidad en la ciudadanía 

y en la vivencia de las virtudes cívicas. El Concilio Plenario de Venezuela, expresa a través del 

documento sobre La contribución de la Iglesia en la gestación de una sociedad, lo siguiente: 

Los obispos, sacerdotes y religiosos orientarán y apoyarán la formación socio-política de 

los venezolanos en la línea de la construcción de la paz y la justicia. Insistirán en la 

participación política de los seglares como una opción de servicio y compromiso en la 

construcción de nuevos modelos de sociedad. (2007, p. 25).   

Según lo anterior, conviene develar la responsabilidad social de la fe, partiendo de una 

dimensión constitutiva de la persona humana como es la política (entendida ésta como el 

ejercicio ciudadano comprometido a la construcción de la sociedad), elimina la idea 



 
 

58 
 

reduccionista de la fe como práctica religiosa privada y evidentemente muestra que va la mano 

con la vivencia de la justicia, la libertad, la solidaridad, la búsqueda del bien común, entre otras.  

El Concilio Vaticano II, dedicó hace más de cinco décadas la reflexión a los nuevos escenarios 

de la humanidad y en la Constitución Dogmática Gaudium et Spes expresa la relación armoniosa 

y complementaria entre Fe-Educación-Ciudadanía:  

La Iglesia, por su parte, fundada en el amor del Redentor, contribuye a difundir cada vez 

más el reino de la justicia y de la caridad en el seno de cada nación y entre las naciones. 

Predicando la verdad evangélica e iluminando todos los sectores de la acción humana con 

su doctrina y con el testimonio de los cristianos, respeta y promueve también la libertad y 

la responsabilidad políticas del ciudadano. (1965, p. 307). 

Como leemos, la fe no sea una práctica de ritos indiferentes a la vida social. La educación 

política en el ámbito eclesial debe impulsar en los cristianos sus compromisos ciudadanos. Ellos, 

desde las propias convicciones religiosas viven e integran sus valores políticos-religiosos. 

Comprender la responsabilidad social de la fe, partiendo de una dimensión constitutiva de la 

persona humana como es la política, significa superar la idea reduccionista de la fe como práctica 

religiosa mostrando la vivencia de la justicia, la libertad, la solidaridad; integra la fe en la 

vivencia de las virtudes cívicas y en los valores ciudadanos.  

El Concilio Plenario de Venezuela, en el documento ya citado manifiesta: “la Iglesia está 

llamada a fomentar en sus diversas instancias y entre todos sus miembros, una vivencia más 

intensa de la caridad y la solidaridad en orden al logro del bien común”. (2007, p. 23). Esta 

afirmación refleja el compromiso de la Iglesia en la formación de sus miembros para el recto 

ejercicio de la ciudadanía. Sosteniendo el mismo discurso e inspirado en el Código de Derecho 

Canónico, se establece en el referido Concilio: “Todos los miembros de la Iglesia trabajarán 



 
 

59 
 

fuertemente por promover y defender la paz y afianzarla tanto a nivel social como político, 

evitando las divisiones, los odios y la violencia”. (2007, p. 25). Los sistemas religiosos en las 

sociedades están invitados a superar las expresiones privatizadas de culto; son llamados a educar 

en la construcción de valores comunes y proponer la adquisición de las virtudes como fuerzas de 

vida social. Debería ser, incluso, espacios privilegiados para la paideia y de este modo, brindar 

elementos para la reflexión y la hermeneusis ciudadana.  

Quienes practican la fe religiosa, se les exige una vida ciudadana en correspondencia. El 

desafío para los sistemas religiosos es evitar la percepción de una fe de sacristías; ella se debe a 

la transformación social y moral del ciudadano y de la polis; asumir el compromiso de educar al 

creyente en la conciencia de ambas ciudadanías: la del cielo y la de tierra.  

Hay una necesidad de humanizar la política, quitarle el velo prohibitivo y generar la 

madurez ciudadana en el compromiso y transformación urgente de la polis. El deber de la Iglesia 

en mostrar la fe desde una concreta dimensión social, estriba entre otras cosas en evitar que 

incurramos en el peligro que ideologiza. Naturalmente la Iglesia no es un actor político, pero es 

un ente social, que incluye ciudadanos con opciones políticas. El santo Obispo Salvadoreño, 

afirmo:  

No se puede exigir a la Iglesia o a sus símbolos eclesiales que se conviertan en 

mecanismos de actividad política. Para ser un buen político no se necesita ser un buen 

cristiano, pero el cristiano metido en actividad política tiene obligación de confesar su fe. 

Y si en eso surgiera en este campo un conflicto, entre la lealtad a su fe y la lealtad a su 

organización, el cristiano verdadero debe preferir su fe y demostrar que su lucha por la 

justicia es por la justicia del Reino de Dios y no por otra justicia. (1978, p. 16).  



 
 

60 
 

 Hay una visión trascendente de la acción política en estas palabras. No está asociada solo 

a la resolución de conflictos o a la administración de recursos. Mucho menos está limitada a un 

servicio que se recibe de la delegación ciudadana, como se comprende en nuestro continente. El 

Papa Francisco, insiste en tener “una nueva presencia de católicos en la política (…), nuevos 

métodos que permitan forjar alternativas que simultáneamente sean críticas y constructivas”. 

(2019, p. 18). Un servicio lleno de una clara identidad cristiana.  

 Los sistemas religiosos en la Polis deben convertirse en luz, faros encendidos, fermento; 

imágenes estas empleadas por la hermenéutica religiosa para invitar y advertir a sus seguidores 

con respecto a la misión revestida de una necesidad de resonancia social y política. La Iglesia, 

como realidad concreta en un contexto vital inmediato, no escapa de este deber que parece 

suspendido, olvidado y soslayado por muchos de sus miembros.  

No es una necesidad de un nuevo partido político o de una organización que sustituya las 

funciones de los partidos en Democracia, los cristianos en política, desde la Iglesia no están 

llamados a esto. Sorge, en su Breve Curso de Doctrina Social, sostiene:  

Es urgente, por tanto, que nazca un reformismo nuevo; no otro partido, sino un espacio 

político nuevo en el que movimientos y partidos, asociaciones y centros sociales, grupos 

y ciudadanos individuales puedan juntos elaborar un proyecto nuevo para el país, fundado 

en el ethos personalista, comunitario y solidario que es el DNA de nuestra cultura y de 

nuestra gente. (2018, p. 120).  

Los cristianos, en el caso concreto que nos ocupa, pueden tener la tentación de abandonar 

su misión como demócratas, constructores y gestores del cambio en la polis. No podemos seguir 

creyendo que vamos a construir un mundo nuevo fundamentado en intimismos, que no generan 



 
 

61 
 

frutos y hacen que entremos en un dinamismo estéril. Lo que establece Gonzñalez, como 

condiciones fundamentales de la vida en la polis, también les son propias de los miembros de un 

credo:  

La democracia, la educación y la ciudadanía no se pueden pensar al margen de sus 

consecuencias prácticas en la vida social, política y cultural de las sociedades ni de la 

tradición que determina sus orientaciones, así como tampoco se pueden definir en 

abstracto o solamente en términos normativos e ideales. (2010, p. 31).  

En tal sentido el Papa Francisco, hace dos importantes afirmaciones. La primera: “la 

Iglesia respeta la autonomía de la política, pero no «puede ni debe quedarse al margen» en la 

construcción de un mundo mejor ni dejar de «despertar las fuerzas espirituales»” (2020, p. 72; 

271). Esta afirmación desarma totalmente el creer en una Iglesia silente para hablar de política, 

como si se trata de una entelequia o una institución indiferentes a los problemas de la polis. La 

segunda afirmación es: “los ministros religiosos no deben hacer política partidaria (partidista, 

diríamos nosotros), propia de los laicos, pero ni siquiera ellos pueden renunciar a la dimensión 

política de la existencia”. (2020, p. 73; 276). 

 Una acción evangelizadora de la Iglesia comprometida con el Bien Común desde la 

práctica religiosa autentica y profética debe contribuir según el Papa Francisco a “reconocer los 

valores fundamentales de nuestra humanidad común”. (2020, p. 75; 283). Esta es la mejor 

asunción de su rol como Mater et Magistra, Maestra de humanidades y lugar de transformación, 

dicha renovación y re-creación de la Polis será posible si en los ejes de nuestra investigación 

edificamos una sólida relación dialógica. La educación política puede responder a esta dificultad 

histórica que exige y demanda a un ciudadano que viviendo virtuosamente se comprometa con la 

construcción de la sociedad.  La vivencia de la virtud toca el ontos del ser humano. Rucco 



 
 

62 
 

Buttiglione, lo afirma de una manera más explícita: “los católicos latinoamericanos 

comprometidos en política están llamados a dar un testimonio particularmente responsable”. 

(2019, p. 79).  

La educación es siempre un tema importante especialmente, cuando se trata de responder 

a lo que sociedad espera de ella. Ella entiende que solo se podrá avanzar desde la educación. 

Cada vez es más evidente la precariedad de los frutos de la educación en una sociedad como la 

nuestra. Es imperioso que emerja un compromiso político desde la pluralidad, sin aniquilar al 

otro, que, a pesar de las opciones partidistas, se muestre desde la solidaridad una polis diversa.  

Son diversas las influencias que ha de tener la política ejercida desde el creyente. La 

fundamental es la inspiración del evangelio, pero también debe dejarse influenciar por cuanto 

tiene alrededor y emerge de la predicación. La pobreza como realidad social y universal exige 

repensar la política y espera una actuación urgente de los cristianos. Hay una nueva manera de 

leer la realidad, un cambio político o un cambio en el ejercicio de la política.  

La tentación del tener y del poseer, para administrar como quien puede sostener, es un 

obstáculo que hay que vencer. Buttiglione, considera y lee la política a favor de los pobres de la 

siguiente manera: “Cuando se hace una política a favor de los pobres, es muy fuerte la tentación 

de construir una estructura burocrática que produzca y distribuya los bienes sociales que los 

pobres tiene derecho a tener”. (2022, p. 339). Son estructuras que consumen no solos los 

recursos, también consumen o comprometen la libertad. Se convierten en mecanismos de 

control.  Lo que llama Cortina, (1997), “el Estado del Bienestar”, en cual solo se disfraza en una 

protección de derechos con deseos infinitos.  

El compromiso sociopolítico no hace de un ciudadano, un cristiano, pero es muy difícil 

comprender cómo uno que se llama cristiano no se compromete sociopolíticamente. El humano 



 
 

63 
 

debe abogar por el amor, la justicia, la paz, la libertad. Debe defender el derecho, el bien común 

como bien de todos y para todos. La acción política del creyente no solo se refiere a la defensa de 

derechos de primera o cuarta generación como los defienden las ideologías contemporáneas. La 

vida, en su dimensión sagrada e inviolable; la familia como el lugar donde se experimenta por 

vez primera la vida social; los demás seres vivos; la naturaleza; y en el centro de toda defensa y 

reclamo como creyente ante la injusticia se encuentra la persona humana. El compromiso de los 

cristianos en la razón pública es de larga data y está impregnado de una hermenéutica muy 

amplia.  

 

7. Ciudadanía y Política: El Principio de no contradicción   

Parménides, filósofo, escritor, poeta y legislador nacido en Elea entre los años 530- 515 a. 

C., solo escribió una obra la cual compuso en prosa filosófica. Allí encontramos su Ley de 

Identidad. En esta ley leemos: “lo que es, es y lo que no es, no es” (p. 51) también encontramos 

otra afirmación que sustenta la anterior: “lo que es, no puede no ser”. (p. 51). Es decir, en un 

mismo ente no pueden coexistir dos dimensiones constitutivas que lo afirmen y lo nieguen a la 

vez. Lo que es no puede no ser, lo que es no se puede negar en sí mismo.  

Aristóteles, en un planteamiento más reciente a cerca de este Principio, reconoce que por 

ser un Principio tiene dos características fundamentales. Por una parte, no puede ser deducido 

por principios más básicos y por otra, se trata de una formulación que se plantea en defensa de la 

verdad. En su magistral obra llamada Metafísica, presenta la siguiente formulación: “es 

imposible, que al mismo tiempo y bajo una misma relación, se dé y no se dé en un mismo sujeto, 

un mismo atributo”. (2018, p. 213). Es un Principio que puede ser aplicado o comprendido desde 

tres versiones: la ontológica, la psicológica y la lógica.  



 
 

64 
 

Nos quedaremos con la versión ontológica, también sostenida por Aristóteles: “es 

imposible que la misma cosa pertenezca y no pertenezca a la misma cosa al mismo tiempo y con 

el mismo respeto”. (2018, p. 20). En un ente no pueden expresarse dos ontologías. El lenguaje 

metafísico hoy puede presentar sus complejidades, no obstante, es fácil de comprender que, si 

hay una condición que define al ser, esa misma condición no puede no definirlo. Sería la 

negación ontológica, la cual contradice su definición.  

Hablar de Política y Ciudadanía resultan palabras homónimas; al acercarnos a ellas desde 

su etimología podríamos encontrar elementos comunes y situarnos delante de conceptos 

unívocos. Los antiguos tenían esto mucho más claro, los modernos, no tanto. Un ciudadano es un 

político. Negar que una cosa pertenezca a otra, es negar la Ley de Identidad Parmeninana o 

afirmar el Principio de no contradicción ontológico aristotélico. La definición de la palabra 

política ha ido teniendo diversas connotaciones fruto de la lógica del pensamiento humano. La 

baja Edad Media hizo se comprendiera la política de un modo diverso. Por una parte, separó la 

construcción de la ciudad, el esfuerzo por el Bien Común y la convivencia de la acción política. 

De la misma manera, alguna vez se redujo a un oficio público por medio de un representante.  

Alrededor de 1959, Arendt (1997), procuraba escribir un libro llamado Introducción a la 

Política, dicho texto no llegó a ser concluido. Con los años, se compiló el contenido y fue 

publicado otro libro intitulado: ¿Qué es la Política? Las aproximaciones sucesivas que la autora 

va teniendo a cerca del contenido de esta cuestión, nos sitúa delante de una respuesta que 

contrasta con esta visión reduccionista que terminó siendo la Democracia Representativa. En el 

texto de Arentd, leemos lo siguiente:  

La política se basa en el hecho de la pluralidad de los hombres. Dios ha creado al hombre 

[Mensch.], los hombres son un producto humano, terrenal, el producto de la naturaleza 



 
 

65 
 

humana. (…) La política trata del estar juntos y los unos con los otros de los diversos. 

Los hombres se organizan políticamente según determinadas comunidades esenciales en 

un caos absoluto, o a partir de un caos absoluto de las diferencias. (p. 45).  

 La Política en sí misma es una acción que implica lo social y lo comunitario. Si alguna 

deuda tenemos en el presente con la Política es devolver el sentido genuino del servicio social. 

Esta devolución natural, operativa y práctica será posible a través de la educación. El paso puede 

ser de la representaividad a la ontologicidad de la Política, a la objetualidad. Heidegger afirma 

que la Política es el fenómeno que “se muestra a sí mismo”. (1979. p. 111).  

Esta concepción de la política, como “un oficio para otros”, estuvo marcada por la 

antigua Roma, allí solo quienes formaban parte del Senado, eran los responsables de trabajar y 

construir la gran ciudad, el resto eran meros destinatarios de la acción política. Incluso, la 

pretensión de incursionar en las cúpulas del poder podría representar un problema. El “ser 

político” era un oficio exclusivo y excluyente. El libro llamado La Historia de la Roma Antigua, 

cuyo autor es Bravo (1998), identifica una serie de características de sociopolíticas de la época. 

Sostiene:  

Había, por tanto, una discriminación social evidente incluso entre las elites de la sociedad 

romana arcaica. Pero la discriminación más importante entre estos dos grupos era de 

naturaleza política. Los plebeyos en cuanto ciudadanos (cives) podían aspirar al 

desempeño de cargos públicos —puestos de representación en la Monarquía, 

magistraturas en la incipiente república—, pero sus posibilidades reales fueron 

decreciendo progresivamente hasta el punto de que senadores o magistrados plebeyos se 

convirtieron en situaciones realmente excepcionales. (p. 29-30).  



 
 

66 
 

La representatividad en el movimiento cívico y social de Roma degeneraba en cierta 

discriminación como efecto de la persecución o rechazo por la condición social. Podemos poner 

entre dicho que la Democracia fuera tal en un ambiente que tiene todo este denominador común. 

La participación del civies en la res-publica no era más que una excepción.  

Antagónicamente, en el Occidente se mezclaron las dos corrientes, por una parte, la 

griega, siendo fundada por Aristóteles y su audaz concepción de la política desde la ética y por 

otra, la práctica romana reduciendo el ejercicio de la política a la delegación de ésta a un grupo 

de representantes con la capacidad de decidir por las mayorías. Este sincretismo, se comenzó a 

evidenciar y generó consecuencias lógicas pero lamentables.  

Podemos categorizar algunas de estas consecuencias. A) Indiferencia en la participación 

política: se dejó de considerar esto como una necesidad y pasó a ser una delegación en otros 

ciudadanos a quienes se les llama “políticos”; B) La creación de dos grupos: los políticos; 

“profesionales de la política” y el otro grupo llamado destinatarios quienes “eventualmente 

reclaman sus derechos a los políticos”, ellos se encargan de hacer todo cuanto el resto de 

ciudadanos no hace. Otra de las características notoria de esta concepción es la de huir de la 

política: C) No te metas en política. Esto supera una simple afirmación; más bien, evidencia 

indiferencia. Es una concepción excluyente. Parece concebir a la política como un asunto 

perteneciente a un grupo de ciudadanos; un tema prohibido donde se tocan intereses ocultos, 

mafiosos, de subgrupos. Si te metes en eso podrías terminar muy mal.  

Asimismo, se le adjudica a la condición de ciudadano la dimensión social, es decir, el 

ejercicio de la dimensión política, adjetivos calificativos muy negativos haciéndola cada vez más 

aborrecible: D) La política es muy sucia. Habiéndose olvidado de lo genuino de la dimensión 

social de la persona, el ejercicio de la política ha estado impregnado de la prosecución de la 



 
 

67 
 

riqueza individual, es decir, la acumulación de bienes y de un status quo como garantía el 

bienestar.  

La sociedad mundial está exigiendo y atravesando un cambio de mentalidad, ya no se 

trata de un gobierno solo con los mejores, sino de descubrir nuestra capacidad de actuar en la 

polis como actores políticos. La ciudadanía se ha constreñido solo a no botar basura, no ensuciar, 

a pagar los impuestos, a respetar las luces del semáforo, ejercer el derecho al voto cuando se 

exige convenientemente; excluyendo así la naturaleza del ciudadano, incluso a esto han quedado 

reducidas las virtudes cívicas, la construcción de la polis. E) el cumplimiento de algunas normas 

coercitivas, impuestas desde afuera a los miembros de la polis pero en el fondo no se resuelven 

el problema de fondo.  

Resulta todavía más curioso acercarnos al divorcio explícito entre política y religión. La 

política y la religión forman parte de dos constantes en cualquier sociedad. En la construcción de 

todas ellas, ambas se han trazado como ejes de convivencia y sostenimiento definitorios de la 

persona e integradores de la Polis, podríamos decir también, estructuradores. La Política pro 

Religionem, es eterna y conviven muy bien. En algún momento, se desencontraron, y esto generó 

la visión de una contraria a la otra. Escuchamos cómo repetidamente se nos dice: F) La Política y 

la Religión no se llevan. Esta sentencia ha generado el pensamiento contradictorio. Quienes 

hacen vida religiosa no deben meterse en política, no deben hablar de ella y estar alejados de 

cualquier intento de involucrarse. La consecuencia de esto ha sido fatal: una vida religiosa 

distante de su responsabilidad social, una fe sin resonancia ciudadana y la experiencia cultual 

privada reducida actos religiosos sobrevalorados de piedad y vacíos transformación 

sociopolítica.  



 
 

68 
 

La lectura de la relación que existe natural e intrínsecamente entre Política y Religión, a 

partir del Principio de No Contradicción, es decir, afirmando y negando dos realidades del 

mismo ente, puede encontrar fundamento en preguntas claves que descifran la intención de esta 

afirmación. ¿Puede un creyente, manifestándose como tal, intervenir válidamente en los debates 

basilares que integran la agenda política de las democracias? ¿Es cierto que los argumentos de un 

creyente, teniendo como punto de partida sus premisas religiosas y filosóficas pueden 

considerarse razones públicas opinables, tanto en el ámbito institucional como en las ágoras 

públicas? 

Los Sistemas Ideológicos y Políticos y su especulación son del dominio público, es decir, 

de un común interés. Considerando el adjetivo de “común”, como lo dirían los romanos: quod 

omnes tangit (lo que a todos afecta), podemos seguir preguntándonos con relación al vínculo 

entre la religión y la razón pública ¿La democracia solo se conjuga con secularidad y laicidad, 

quedándole a las creencias, en cuanto sustento argumental, el único e incómodo expediente de 

pasar transitoriamente a la clandestinidad de las conciencias? Si estas interrogantes tienen como 

respuesta un sí, entonces hay variaos cuestionamientos. Uno de ellos, y quizá el más grave de 

todos es el poner en duda la Democracia. Ya no solo se trata de una necesaria reinterpretación de 

la palabra, cuanto más de una nueva estructura epistemológica. 

Garzón, ha escrito un libro cargado de un gran significad para el eterno diálogo Politica 

pro Religiomen. Sus afirmaciones no solo cuestionan, también recurren a cosas fundamentales en 

esta relación. Dos de las dimensiones que constituyen la ontología del anzropoi:  

El hombre es un ser constitutivamente religioso, destinado a ordenarse de algún modo 

frente a lo sacro. Y, a la vez, naturalmente político, destinado a ordenarse a los modos de 

convivencia en la morada común. Son dos esferas distintas de la vida humana. Pero que 



 
 

69 
 

se cruza inevitablemente (…) Iglesia y Estado pueden estar separados a delimitación de 

ámbitos de lo público y lo privado, o de instancias de gobierno, pero nunca lo estarán lo 

religioso y lo político.  (2014, p. XV-XVI).  

 No es ni será una fácil tarea desprender de la vida humana las dimensiones que la rodean, 

estas son unas de ellas. La “ateología política” no se ha instaurado, la transmodernidad o 

postmodernidad o metamodernidad no han podido con todo el poderío tecnológico matar bajo la 

alfombra lo religioso.  

 Justamente, y recordando la separación natural de funciones entre el Estado y la Iglesia, 

que no significa la separación entre lo Político y lo Religioso en la vida del hombre, -como 

hemos afirmado-, San Agustín de Hipona y la relectura de su teología convertida luego en el 

agustinismo político, logró separar esa unidad precedente del Mundo Antiguo a partir de las dos 

civitates determinadas por dos tipos de amor: l´amor Dei y l´amor sui. La caritas y la cupiditas.  

Esta no es una división ontológica, es una separación práctica producto de lo aprendido. Agustín, 

pone como punto de partida de la ciudad la cuestión del amor, Lugar donde el pueblo tiene su 

atención para crecer. “el pueblo se forma a partir, sobre todo, de lo que ama”. (2019, p. 120). Lo 

que distingue a la ciudad es el amor por la verdad y la unidad.   

Una vez detallada la verdad del problema, es de rigor exponer los propósitos de la 

investigación que, como señala Martínez (2009): “en las investigaciones cualitativas se fijan 

unos objetivos que desean lograrse; algunos son generales y otros específicos, pero todos deben 

ser relevantes para las personas interesadas en la investigación”. (p. 71). Teniendo como 

andamiaje seguro lo dicho hasta ahora, en el curso de esta investigación nos hemos planteado 

siguientes los propósitos:  

 



 
 

70 
 

Propósito General: 

Generar una aproximación teórica de la ciudadanía, a partir de una nueva hermeneusis desde el 

eje medular Fe-Educación-Ciudadanía. 

Propósitos Específicos:  

 Develar la vivencia del concepto de ciudadanía, ofrecida desde el ámbito eclesial a partir 

de la presencia en su propio contexto sociocultural. 

 Determinar los fundamentos epistémicos, gnoseológicos, teleológicos y teológicos en los 

cuales se expresa el estar comprometidos de los cristianos, desde el binomio fe-

ciudadanía a partir de la educación no formal. 

 Abordar fenomenológicamente el eje medular Fe-Educación-Ciudadanía, procurando 

evidenciar la disponibilidad y responsabilidad de encarnar un nuevo concepto de 

ciudadanía.   

 Comprender el eje medular Fe-Educación-Ciudadanía desde una nueva hermeneusis, a 

fin de interpretar los rasgos de un movimiento generador de un concepto de ciudadanía 

más actual.  

En el nuestro recorrido por el Forum Magnum, se puede evidenciar integralmente la 

relevancia de la investigación. Por una parte, la ubicación del estudio en la visión 

tridimensional de la educación: la dimensión no formal.  Los diversos ecosistemas en los 

cuales el ciudadano tiene vida e incidencia educan, esto revierte sobre la polis una 

responsabilidad frente al modo de axionar de las personas. La inmediatez de la información, la 

universalización del conocimiento y la interacción de los ciudadanos se evidencian también en 

lo no formal, en la cotidianidad. Lo frágil de los sistemas democráticos, lo vulnerable y 

delicado de la vida ciudadana exige mantener la práctica de las virtudes desde todos los 



 
 

71 
 

ámbitos, incluso el religioso. La relación Fe-Educación-Ciudadanía no genera contradicción, 

expresa coherencia y compromiso cívico.  

Hemos evidenciado cómo las sociedades envueltas en serios conflictos violentos han 

acudido a la educación ciudadana, para mantener la necesaria dosis de buena voluntad de sus 

ciudadanos, procurando remediar el Daño Antropológico y refundar desde el encuentro y el 

compromiso, una nueva Polis. El plantearnos un nuevo concepto de ciudadanía no comporta 

solo la estructura epistemológica, también comporta lo ético y práctico. Martínez, considera 

que la ventana que se abre ante la hermenéutica es imponderable. Los resultados pueden ser 

renovadores:  

La reflexión y la crítica hermenéutica acerca del modo de conocer pudieran terminar 

postulando una matriz epistémica distinta, con un sistema de asignación de significados y 

procesos operativos también diferentes. Muchas manifestaciones de la posmodemidad y, 

sobre todo, del pospositivismo, así lo hacen entender. (2009, p. 59).  

 Considerar al hombre como un número, le resta el dinamismo propio de la sociedad que 

es elástica, que flexibiliza. Por una parte, la sociedad es contradictora pero determinable. Se 

conjuga en ella continuidad y ruptura, tensión dialéctica y relación dialógica. Ciertamente el 

pensamiento occidental es uno solo, pero se ha ido diversificando de acuerdo a la propia historia 

de cada sociedad. Nuestra “sociedad del conocimiento educativo”, por llamarlo de una manera, 

ha sido víctima de esta charlatanería científica, de estos excesos de palabras vacías de 

contenidos. Todavía en algunos ámbitos de las ciencias humanas y sociales (y educativas), 

seguimos pensando que la hábil manipulación de una rebuscada terminología, -tanto científica 

como no científica-puede impresionar a priori un contenido inexistente. Ortega y Gasset dice: 



 
 

72 
 

“la labor del filósofo es muy importante, debe hacer comprensible lo complejo”. (1983, p. 123). 

Eso es lo que sirve de diferencia en el quehacer filosófico y el científico.  

 He aquí el peligro de transmodernidad. La referencia ha desaparecido; las categorías son 

ambivalentes; impera la impostura, la deshonestidad, interesa impresionar con palabras e ideas 

rimbombantes, aunque no correspondan con la realidad.  

Dejar de concebir la dimensión ciudadana como un añadido o condición ajena a la 

persona, es otro de los elementos relevantes de este trabajo. Parece ser necesario un cambio de 

paradigma. Ser ciudadano y ser político no expresan contradicción, no se oponen entre sí, 

manifiestan la misma condición. Un ciudadano es un ser político, no puede ser indiferente a 

cuanto ocurre en la polis. Ella, requiere de los políticos, es decir, de los ciudadanos. De todos, 

no solo de quienes confunden el compromiso cívico con el ejercicio del poder. 

Y, por otra parte, el desafío contenido en la concepción política a partir de una nueva 

ciencia. Replantear los fundamentos de la política, su razón de ser, el ejercicio, su vivencia. 

Estructurar una nueva antropología política, partiendo de la persona, siendo no solo sujeto 

sino un artífice de ella, lo cual significa ser ciudadano. Esta redefinición emergerá de la 

cotidianidad, del esplendor de las virtudes cívicas vividas en la polis, y de la coherencia de los 

ciudadanos que, al adherirse a una fe, impregnan sus ambientes con la autenticidad de la 

justicia y de la libertad.  

 

 

  



 
 

73 
 

Capítulo II 

In rostra ascenderé 

Aseguramiento del horizonte interpretativo.  

“Por consiguiente si la República es «la cosa del pueblo»,  
y si el pueblo es la sociedad formada bajo la garantía del derecho,  

y si no hay derecho donde no hay justicia,  
síguese que donde no hay justicia no hay República”.  

San Agustín de Hipona. 
 

 

La expresión latina con la cual titulamos esta dimensión de nuestro recorrido ciudadano 

dentro de la Polis, identifica un importante lugar dentro del foro público de la ciudad eterna y se 

traduce como:  Subir a la tribuna. En la Antigua Roma, el nombre de rostra significa: tribuna.  

Se trata de la tarima o púlpito, ubicado en el Foro, los magistrados y oradores se dirigían al 

pueblo para exhortarlos, amonestarlos, entusiasmarlos, arengarlos. Rostra es el plural de la 

palabra rostrum, lo cual literalmente significa «lo que sirve para roer», refiriéndose casi siempre 

a los picos, boca o cara de los animales. Por extensión se llamó rostrum a todo objeto con forma 

o punta de pico.  

El segundo capítulo en el recorrido investigativo doctoral, es el momento en el cual la 

realidad problematizada echa sus raíces en la teoría de quienes, en algún momento percibieron 

ciertos aspectos de la realidad coincidentes con los análisis de nuestra perspectiva. Es una etapa 

del camino propuesta como un faro de luz, o también puede ser concebida como unos andamios, 

con el objeto de mirar plus ultra. Lo ideal es contemplar no tanto la inmensidad total sino mirar 

más longitudinalmente al horizonte.  

La Rostra (el discurso teórico), nos permitirá dirigirnos al Foro (la comunidad científica), 

para entrelazar los elementos ontológicos, antropológicos, educativos y cívicos, a fin de mirar 



 
 

74 
 

epistemológicamente la ciudadanía y construirla incluyendo los aportes de la Educación no 

formal, ejercida desde el sistema religioso de la Iglesia Católica y los elementos ofrecidos por 

ella a sus miembros para fortalecer su compromiso y responsabilidad con la polis como 

ciudadanos.   

 Este capítulo constituye la presentación de los teóricos. Es decir, el discurso de quienes se 

suben a la rostra. Después de acercarnos al Estado del Arte, vamos evidenciar la importante e 

imprescindible dimensión antropológica, la visión de hombre que subyace en nuestra 

investigación. El trabajo doctoral es el intento de construir una teoría sobre la nueva hermeneusis 

que requiere el concepto de ciudadanía, para tal fin, vamos a escuchar a quien en la actualidad se 

ha convertido en la máxima exponente de este tema, la profesora Adela Cortina. Su aportación 

será a partir de la Teoría de la Ciudadanía y la Ética de la Razón Cordial.  

 El otro pensador qua ha iluminado trasversalmente nuestra investigación es Agustín de 

Hipona. El Agustinismo Político no es una construcción que le pertenezca directamente a él, se 

trata de una aportación que data del siglo XVIII, no obstante, su fuente son los escritos del 

Obispo de Hipona. Por eso, vamos a considerar el Ordo Amoris propuesto por él a partir de la 

Civitas, Moltitudine, Ius y Concordia. Por último, daremos un vistazo al contexto en el cual se 

desarrolla este trabajo: la Educación. En este nivel nos van a acompañar la mexicana Gonzñalez, 

y la propuesta de los dos Papas, Benedicto XVI y Francisco. Uno con la Emergencia Educativa y 

el otro con el Pacto Educativo Global, respectivamente.  

 

1. Estado del arte 

El capítulo dos se inicia con el Estado del Arte, es decir con el lugar donde se encuentran 

todos los autores que se han aproximado a nuestro objeto de estudio y se han aventurado a la 



 
 

75 
 

maravillosa experiencia de ir más allá de lo evidente. El método Fenomenológico Hermenéutico 

de Heidegger propone abordar la esfera de la vivencia, o el vivenciar, de modo filosófico, esta 

dimensión que traviesa toda la ciencia y la ilumina, la vamos a unir con la Educación. El 

recorrido está desarrollado contemplando los diversos aportes, a la luz del autor del método 

Friburgués. En este sentido. El autor del artículo: El método hermenéutico-fenomenológico de 

Martin Heidegger y la posibilidad de una investigación filosófica independiente, el profesor 

Ledesma, afirma a propósito del impacto del Método Heideggeriano:  

La investigación hermenéutico-fenomenológica se restringe entonces al cómo de la 

dación (de la cosa significativa) y deja de lado las preguntas por el qué y el debería-ser 

de su objeto. Para hacer esta distinción es debido aplicar la reducción ontológica y 

reconocer la diferencia de los planos óntico y ontológico: De lo que se trata es de tomar 

lo intuido. (2021, p. 257). 

El Estado del arte refleja el cómo de las investigaciones previas, y el qué y el debería ser, 

forman parte de las conclusiones que a lo largo de los estudios se van dando, y complementan la 

discusión. La aproximación sucesiva es al cómo se ha observado el objeto de estudio. Guevara, 

en el deseo de ampliar el alcance del Estado del arte, entendido como un importante instrumento 

que agrega y enriquece la investigación, y no solo como una simple reseña de archivo, afirma la 

siguiente definición:  

Proviene originalmente del campo de la investigación técnica, científica e industrial y 

significa, en pocas palabras, la situación de una determinada tecnología. Lo más 

innovador o reciente con respecto a un arte específico. Esta noción ha pasado a los 

estudios de investigación académica como “el estado o situación de un tema en la 



 
 

76 
 

actualidad”. Es una forma de aludir a lo que se sabe sobre un asunto, lo que se ha dicho 

hasta el momento que ha sido más relevante. (2016, p. 1).  

 Se trata de una construcción analítica de tipo documental con la que se pondrá en 

evidencia los logros y avances del objeto de estudio. Lo que se quiere es considerar las fuentes 

reveladoras de importantes ideas, conceptos y opiniones con las que luego el investigador podrá 

dialogar para criticar, cuestionar o validar. El objeto del Estado del arte es recuperar y trascender 

el conocimiento acumulado sobre el objeto de estudio. Direccionalmente apunta a comprender y 

generar nuevos conocimientos.  El Estado del arte no es solo una despensa de conocimiento que 

se han desarrollado a lo largo del camino epistemológico, es también una expresión de belleza 

por parte de la ciencia. En la ciencia también hay simetría.  

 La ciencia y el ejercicio de la investigación no excluyen la expresión artística, tampoco es 

el caso de la filosofía, la cual en la raíz de la palabra incluye los afectos, la admiración y la 

simpatía. Los “Universales” han representado un importante tema de discusión en la historia de 

la filosofía. Cuando la Metafísica parecía olvidada, se retoma su aporte al procurar identificar las 

propiedades comunes de los elementos. En el Estado del Arte, se entra en sintonía con este 

mismo sentir: poner en evidencia las propiedades de las diversas investigaciones, ya que tales 

propiedades se constituyen en una muestra de orden y armonía. Como lo afirma Martínez “La 

belleza era verdad, constituía un carácter fundamental de la realidad. De ahí nació el famoso 

lema, tan significativo y usado a lo largo de la historia del pensamiento filosófico: “Lo 

verdadero, lo bueno y lo bello convergen”. (2009, p. 9). En esta etapa de trabajo la convergencia 

no es solo de inteligibilidad sino también de nobleza.   

La investigación es como una gran obra de arte que expresa plásticamente el objeto de 

estudio, es decir, expresa la realidad sensible de un contexto problemático. Los doctores 



 
 

77 
 

Horsford y Bayarre, definen la investigación científica como: “un proceso de carácter creativo 

que pretende encontrar respuestas a problemas trascendentales mediante la construcción teórica 

del objeto de investigación, o mediante la introducción, innovación o creación de tecnologías”. 

(2000, p. 120). En la definición aparecen palabras que no solo se relacionan con el intelecto y la 

razón sino con la creatividad. La investigación pretende despertar misteriosamente la musa del 

arte en el investigador para que su inventiva sea un aporte al contexto vital en el que se 

desenvuelve.  

 El Estado del arte es el boceto de la obra que se pretende construir.  A partir de él se 

recoge la inspiración, se prepara la piedra, se enmarca el lienzo, se afila el cincel y se mezclan 

las pinturas para comenzar a plasmar la obra. Vélez y Galeano, sostienen que:  

El Estado del arte representa la primera actividad de carácter investigativo y formativo 

por medio del cual el investigador se pregunta, desde el inicio de su trabajo qué se ha 

dicho y qué no; cómo se ha dicho; a quién se ha dicho y qué falta por decir con el fin de 

develar el dinamismo y la lógica que deben estar presentes en toda descripción, 

explicación o interpretación de cualquier fenómeno que ha sido estudiado por teóricos o 

investigadores. (2002, p.1). 

Es el momento de descubrir el conocimiento acumulado del objeto de estudio; se procura 

revisar el material documental, someterlo al análisis correspondiente, y dar paso a la 

construcción de la propia episteme. Esta es la finalidad de la recopilación crítica que se sitúa al 

inicio del desarrollo de la investigación. 

Dentro de las cosas que se encuentran en crisis, o parece encontrarse en crisis, está 

también la ciudadanía. La generalización puede traernos serios problemas, pero, al asomarnos a 

la realidad de polis, los hechos dibujan un panorama complejo. La relación entre Educación y 



 
 

78 
 

Política es uno de los puntos neurálgicos de Arendt (1996). Ella, no solo reconoce el vínculo 

entre estas dos ciencias, también admite la incompatibilidad práctica. En la lectura del libro 

Entre el pasado y el futuro, se comprende muy bien la afirmación: una nueva humanidad 

requiere una nueva educación, a la cual podemos añadir, solo una nueva educación generará una 

nueva humanidad. A este respecto, sostiene la autora:  

El que de verdad quiera crear un orden político nuevo, a través de la educación, o sea, no 

por la fuerza o la coacción o la persuasión, debe llegar a la temible conclusión platónica: 

hay que arrojar a todas las personas viejas del Estado que se procure fundar. Pero incluso 

a los niños a los que se les quiere educar, para que sean ciudadanos de un mañana 

utópico, en realidad se les niega su propio papel futuro en el campo político, porque 

desde el punto de vista de los nuevos, por nuevo que sea el propuesto de los adultos, el 

mundo siempre será más viejo que ellos. (p. 188-189).  

 La necesidad de educar a los ciudadanos y a los nuevos miembros de la sociedad estriba 

en la configuración de la polis, y en evidenciar el alcance de la pedagogía como una herramienta 

efectiva para alcanzar la paz y superar la violencia, para edificar caminos de encuentro y de 

madurez ciudadana. En palabras de Heidegger “su finalidad es la aclaración de estos problemas a 

parir de su fundamento”. (1927, p. 25).  

En la indagación de los documentos que muestran la construcción epistémica de nuestro 

objeto de estudio, encontramos un estudio realizado en el año 2001 en Costa Rica, bajo la 

dirección del Programa Estado de la Nación. Se trata de la Auditoría Ciudadana sobre la Calidad 

de la Democracia. Es una iniciativa del Proyecto Estado de la Nación en Desarrollo Humano 

Sostenible, que pretende fortalecer las prácticas democráticas en la vida política costarricense. El 

capítulo trece está dedicado a la cultura cívica. La Cultura Cívica consiste es un tipo particular de 



 
 

79 
 

cultura política, basado en la aceptación y adhesión de la autoridad política, la creencia en las 

posibilidades de influenciar las decisiones políticas y la confianza en los conciudadanos. Almond 

y Verba, en la Auditoría sobre la Calidad Ciudadana del CONARE, la Cultura Cívica es 

presentada como una consecuencia de la calidad democrática:   

El grado en que los valores identificados por las y los ciudadanos como elementos 

constitutivos de la identidad nacional son democráticos. Los valores democráticos 

reconocen la igualdad de derechos, libertades, dignidad y obligaciones entre las y los 

costarricenses, sin diferencias originadas por su pertenencia étnica, política o social; 

respetan los derechos y la dignidad de las personas no ciudadanas y reconocen la 

democracia como un bien común para toda la sociedad. (1963, p. 441).  

 Son diversas las categorías o núcleos temáticos que emergen de esta densa definición, 

resaltemos dos de ellas. Por una parte, la importancia concedida a la identidad, como un signo 

distintivo de la ciudadanía, de la cultura cívica. La identidad supone valores personales y 

comunes. El mismo documento define la identidad como:  

La identidad nacional puede estar basada en distintos valores: un supuesto origen común 

de los habitantes de un territorio (comunidad de sangre), ciertas tradiciones culturales 

comunes (lengua, vestimenta, comida), una historia común, el reconocimiento de la 

legitimidad de la autoridad de un Estado nacional, o una mezcla de todas. (1994, p. 

441). 

 El énfasis en la antropología y simultáneamente en el republicanismo manifiesta la 

necesidad de una construcción ciudadana común que establezca valores nacionales, de 

reconocimiento y de conducción de una autoridad legítima que coadyuve a la conformación del 



 
 

80 
 

Estado. El otro elemento que aparece es una expresión ausente de definición en el documento: 

“personas no ciudadanas”. No se distingue quiénes son estas personas que no son consideradas 

ciudadanas de un país. Se evidencia aquí otra dificultad fruto de este giro geo-político en el que 

se encuentra el mundo: el fenómeno migratorio visto como un grave problema y no como una 

oportunidad. Se reduce la ciudadanía a una concepción eminentemente jurídica y de pertenencia 

a una ciudad. Las aspiraciones del estudio son diversas, pero sobre todo pretenden:  

Que las y los ciudadanos (…) se sientan parte de una comunidad cívica nacional. Esta 

comunidad estaría basada en el reconocimiento de que las personas de distinta 

pertenencia étnica, política y social formen parte de esa comunidad en pie de igualdad. 

Al amparo de estas creencias, las y los ciudadanos ejercerían la tolerancia en la 

convivencia política con los demás; tendrían en alta estima los valores democráticos y 

creerían que la democracia trabaja para el mejoramiento de la sociedad (1994, p. 442).  

 Vale la pena considerar que la dimensión teleológica de este estudio se enmarca dentro de 

un Plan Nacional, es decir, hay un sentir colectivo institucional, el trabajo ciudadano va 

encaminado hacia esa dirección. Es verdad que el sentir empuja a transitar hacia la comunidad 

nacional, no obstante, no excluye una visión más amplia y universal, desde lo teórico y desde lo 

axiológico. Una cosa no se separa de la otra. Tal como afirma Hegel “no existe un ateísmo ético” 

(1968, p. 15 - 16). No hay un punto de partida que se identifique con la nada. En los intentos 

universales, todas las naciones y sociedades ya tienen establecido códigos que les sirven de faro. 

Cortina, reflexionando sobre la suma de los esfuerzos, afirma: “todo ello va conformando una 

conciencia moral social, que no es solo nacional, sino transnacional, y global, que va 

pretendiendo obligatoriedad moral en los distintos países y, a la vez, influyendo en la forja de 

conciencias personales”. (2021, p. 167).  



 
 

81 
 

 En el año 2008 se editó por segunda vez una recopilación llamada: Sociedad Civil. La 

democracia y su destino. Prepararon esta edición Rafael Alvira, Nicolás Grimaldi y Monserrat 

Herrero. Se trata de un texto publicado por la Editorial de Universidad de Navarra en Pamplona. 

Precisamente, Nicolás Grimaldi tiene un artículo que lleva como título: Observaciones de un 

ciudadano sobre el carácter enigmático de la sociedad civil. Se trata de un estudio de las 

sociedades que se encuentran dentro de la misma sociedad, y manifiesta que de la misma manera 

que hay diversos países en los continentes, así también hay diversas sociedades dentro de la 

misma sociedad.   

 Se puede hablar de una migración de algunos miembros de una sociedad que reclutan a 

otros por diversos medios para que entren a formar parte de ella. Son diversos los ejemplos. 

Según Grimaldi, “Todos los civiles estaban llamados a ser militares durante algunos meses o 

algunos años”, “De la misma forma que los militares se reclutan entre los civiles, los sacerdotes 

se reclutan entre los laicos.” (2008, p. 22), Estos ejemplos nos ponen delante de tribus 

culturalmente distintas que ejercen su función dentro lo que se conoce como sociedad civil, pero 

con su cultura, comportamiento y condiciones propias.  

 Lo complejo de la vida ciudadana es presentado por Grimaldi con unas ciertas 

dificultades dentro de estas Tribus. Las llama el autor Tribus culturalmente distintas. “Hay 

también sociedades mafiosas tan fuertemente organizadas y jerarquizadas como las otras que 

también tienen su propio modo de reclutamiento”. (2008, p. 22). Los miembros de estos grupos 

son capaces de ejecutar sus deberes y cumplir sus virtudes aún a costa de la sociedad civil. 

“Sienten tener más deberes, y más rigurosos, y más incondicionales con respecto a sus hermanos 

y a sus camaradas que con respecto a sus ciudadanos”. (2008, p. 22).  



 
 

82 
 

 Esta orientación deja ver un muy serio problema que debe afrontar la educación frente a 

la ciudadanía. De aquí emergen interrogantes como ¿quiénes son y quiénes no son ciudadanos? 

frente a las tribus culturalmente distintas, ¿cuáles son mis deberes ciudadanos y el compromiso 

con la construcción de la Polis? Con esta división antinatura del mapa ciudadano, se genera una 

tensión dialéctica y axiológica, en cuanto a la aproximación sucesiva al noumenos, es decir, a la 

ciudadanía.  

 Hemos incluido en este análisis del Estado del arte, documentos que responden a tres 

contextos diversos: México, Costa Rica y España. Cada uno de ellos ha abordado el tema desde 

la situación social de su país y desde su propia mirada epistémica. El tema de la ciudadanía 

esconde detrás varios temas que son y serán siempre relevantes en las sociedades. La violencia es 

uno de ellos. Las sociedades no solo quieren descubrir el origen de la violencia, también hay 

necesidad de frenarla y la relación entre Educación y Ciudadanía tiene en sí misma una 

posibilidad natural para hacerlo.  

Martín-Bermúdez, (2017), en la Universidad Pablo de Olavide, en Sevilla, España, 

presentó la tesis titulada: “Educación y Ciudadanía: empoderando desde la propia dinámica 

social de un barrio”. Se trata de un estudio de campo realizado en el barrio San Jerónimo en 

Sevilla considerado como espacios para la convivencia social y con potencialidad para trabajar la 

sensibilización y la canalización de demandas ciudadanas.  

 Otro de los trabajos consultados se presentó en la Universidad de Extremadura en 

España, lleva por título: “Fundamentación teórica y política de la educación democrática 

occidental contemporánea”. Flores, (2020), exploró la dimensión política y filosófica de la 

educación democrática contemporánea, concluyendo un doble reto: formar a la ciudadanía para 

el ejercicio político democrático, así como para la transformación de la esfera pública a través de 



 
 

83 
 

una praxis que combine tanto una reflexión teórica como una acción política capaz de imprimir 

un cambio significativo. 

 La significación del “Estado del arte”, no se excluye ni se descontextualiza de la 

Fenomenología Hermenéutica, en efecto, la filosofía y el arte está íntimamente relacionadas, 

desde la etimología. El Ser, el cual está en el centro de toda reflexión, es también conocido por el 

arte, por la belleza. Heidegger era conocido por el amor al arte, por su afición y conocimiento de 

este. Vinculó en su pensamiento la poesía y la filosofía. La revelación del ser, también sucede 

por medio del arte. Con relación a esta simbiosis, sostiene Heidegger: “el arte, no es simplemente 

una representación de la realidad, sino una forma de revelar la verdad del ser. Una obra de arte 

puede mostrarnos aspectos de nuestra existencia que otro modo pasarían desapercibidos”. (1997, 

p. 120).  

 La naturaleza del arte es hacer visible lo invisible. Como lo afirma el famoso pintor 

colombiano de imágenes volumétricas, Fernando Botero: “el arte debe evidenciar lo cotidiano, 

eso es lo que interesa a quien lo contempla”. (2017, p. 120). En el arte encontramos la muestra de 

la sutileza y profundidades de nuestra experiencia. Por esta razón es que el arte puede sacarnos 

de nuestra rutina diaria, y ponernos de frente a la esencia de nuestra propia existencia. Continúa 

Heidegger: “La belleza del arte reside en su capacidad de abrirnos a nuevas formas de 

entendernos a nosotros mismos y al mundo”. (1997, p. 125) 

 Por esta razón es que el momento en el que nos encontramos tiene esa denominación, no 

se trata de un nominalismo estéril o formal, es la etapa en la cual nos relacionamos con el tema, 

contemplamos su incidencia en el problema, nos ubicamos de frente a la esencia de este y 

percibimos su relación con el ser.  



 
 

84 
 

 Olivo, (2020), presentó en la Universidad de Granada su trabajo doctoral cuyo título es: 

“Educación Ciudadana: significados para los dirigentes estudiantiles de enseñanza media en 

liceos de VI región de Chile. Visiones actuales y prospectivas”. El objetivo de la investigación 

fue caracterizar y comprender los significados referidos a la ciudadanía estudiantil, que d 

sanentido en la cotidianidad de los jóvenes estudiantes de liceos secundarios de la ciudad de 

Rancagua en el marco de los procesos de participación escolar en Chile. Fue un diseño 

fenomenológico basado en el paradigma interpretativo.  

 Por su parte, López, (2021), presentó en la Universidad de Madrid una tesis titulada: 

“Educación cívica para una nueva política. Una aproximación interdisciplinar” esta tesis ha 

contribuido a una comprensión más profunda de la influencia de la educación en los elementos 

culturales de la democracia; y, mediante desarrollos futuros, a ofrecer un programa de acción 

social y política que pueda mejorar de la cultura cívica de los jóvenes, así como a un 

reforzamiento de la educación cívica escolar. 

 El estado del arte de esta investigación, culmina con la inclusión del trabajo doctoral 

presentado por Valero, (2019). El título es: “La Diáspora como reserva estratégica ante el desafío 

de la educación venezolana: una red socio profesional de Ciudadanía Educativa 2.0, sustentada 

en el Curriculum Global”. Esta investigación proveniente de la Universidad Católica Andrés 

Bello, tiene como objetivo formular un modelo de ciudadanía Educativa 2.0, para que la diáspora 

venezolana articulada como red socio profesional, contribuya con acciones educativas derivadas 

del Curriculum Global y así propiciar impactos favorables en la calidad educativa de los 

venezolanos en proceso de formación y del sector educativo nacional.  

 De la misma manera que hay enfermedades y hay enfermos, también médicos y 

medicinas, podríamos decir lo mismo de la educación, cada etapa de ella no necesariamente 



 
 

85 
 

engloba, más bien, particulariza. Los cambios vertiginosos, van poniéndonos delante la 

necesidad imperiosa de atender a cada caso según su necesidad. Esto hace de la educación una 

obra de artesanos. Aunque se puede considerar las distancias, la semejanza entre el maestro el 

artesano es considerable. Torrealba, quien abraza todo proceso educativo desde el punto de vista 

antropológico, sostiene:  

existe una cierta semejanza entre la tarea del maestro y la del escultor, aunque, en sentido 

estricto, el maestro actúa sobre una piedra viva capaz de sentir, de amar, de pensar, de 

crear. Mientras que el escultor labra una sustancia inerte.  (2015, p. 17). 

 Al centro de todo el discurso se encuentra el hombre, el gran protagonista de la historia. 

En la ciudadanía se desarrolla, se fortalecen los vínculos, y encuentra sentido lo creado. Detrás 

de la ciudadanía, también hay una antropología a priori, ya que de acuerdo a cómo se conciba la 

persona humana, se construyen y defienden sus derechos, y también se evidencia una 

antropología a posteriori. Esto nos lo puede aclarar mejor Marco Tulio Cicerón: “ahí tienes al 

hombre, edúcalo o padécelo”. (1884, p. 96), como lo hemos afirmado, el aporte que 

proporcionamos a la polis, en buena medida depende de nuestra relación con todos los sistemas 

educativos.  

 El boceto de la obra de arte está listo, la ruta que vamos a transitar está planteada. Ya los 

autores nos han presentado los alcances y límites de investigaciones recientes sobre la necesidad 

de seguir reflexionando sobre Educación y Ciudadanía. Ahora presentaremos la clave 

antropológica. ¿Cómo se concibe desde la ciudadanía, el hombre, la persona? En la literatura 

agustiniana, la antropología y la educación guardan una estrecha relación, la educación del 

hombre contribuye a que desaparezca los males sociales. En tal sentido, sostiene Agustín de 

Hipona: “los males sociales no se eliminan por la ley del palo ni por los sistemas dictatoriales. Es 



 
 

86 
 

la educación, más que los preceptos formales; la persuasión, más que el miedo, son los que 

facilitan su erradicación”. (1986, p. 256).  

2. Dimensión Antropológica 

En la carta encíclica llamada Caritas in Veritate, el Papa Benedicto XVI, afirma:  

Con el término «educación» no nos referimos sólo a la instrucción o a la formación para 

el trabajo, que son dos causas importantes para el desarrollo, sino a la formación 

completa de la persona. A este respecto, se ha de subrayar un aspecto problemático: para 

educar es preciso saber quién es la persona humana, conocer su naturaleza. Al afianzarse 

una visión relativista de dicha naturaleza plantea serios problemas a la educación, sobre 

todo a la educación moral, comprometiendo su difusión universal. (2009, p. 43).  

No se trata solo de transmitir conocimientos, no es la sesión simple de una transacción 

práctico-cognitiva que habilita operativamente a quien la recibe. El Papa emérito, de feliz 

memoria, concede a la educación el necesario estatuto antropológico. Para educar es preciso 

“saber quién es la persona humana, conocer su naturaleza”. Esta es la razón de toda acción en la 

sociedad y en el mundo. Conocer la persona humana es el ethos de toda acción educativa. Son 

varios los conceptos que conforman la antropología benedictina, vinculados a persona y 

existencia. Se trata de los hilos dorados de su pensamiento. En sus escritos encontramos los 

rasgos propios de la antropología. 

La necesidad de conocer la persona humana se hace cada vez más urgente. Este mundo ha 

desfigurado a sus referentes y ha desestimado la identidad. La post verdad o la fragmentación del 

concepto, es un atetado a lo constitutivo de la persona humana y por ende a su dignidad. Al 

conocer el significado antropológico de la persona, se nos revela el infinito valor que posee, el 



 
 

87 
 

cual se titula, Dignidad. Así lo leemos en el numeral uno de la Declaración Dignitas Infinita del 

Dicasterio para la Doctrina de la Fe del 08 de abril de 2024.  

Resulta sumamente importante en cualquier investigación, precisar la pregunta 

fundamental: ¿Qué es el hombre? O dicho de otra manera ¿Quién soy yo? Y en este camino 

epistemológico es aún más importante en virtud de evidenciar la vinculación que existe entre el 

ser persona y el ser ciudadano. Para la compresión de esta relación, Aristóteles, tiene una 

importante explicación:  

La razón por la cual el hombre es, más que la abeja o cualquier animal gregario, un 

animal social, (politikón zoóm) –diría un texto ya antológico-, es evidente: la naturaleza, 

como solemos decir, no hace nada en vano, y el hombre es el púnico animal que tiene 

palabra (logos). La voz es signo del dolor y del placer, y por eso la tienen también los 

demás animales, pues su naturaleza llega hasta tener sensación del dolor, y de placer, y 

significársela unos a otros; pero la palabra es para manifestar lo conveniente y lo dañoso, 

lo justo y lo injusto, y es exclusivo del hombre, frente a los demás animales, el tener, él 

solo, el sentido del bien y del mal, de lo justo y lo injusto, etc., y la comunidad de estas 

cosas es lo que constituye la casa y la ciudad. (1970, p. 7-8).  

 La capacidad de relacionalidad, por medio de los sentidos, y espacialmente de la palabra, 

es una condición para el conocimiento y el autoconocimiento, manifiesta su dimensión social. La 

identidad entre persona y ciudadano, debe mantenerse libre de todo reduccionismo. Para 

comprender mejor esta distinción, Cortina, insiste en cuanto le es propio a la persona, dentro de 

lo cual se encuentra la ciudadanía, pero no deja de observar las demás categorías:  



 
 

88 
 

El hombre –diríamos mejor, la persona-, trasciende con mucho su dimensión política, que 

no es sino una, por mucha relevancia que pueda tener para su vida. La persona es 

miembro de una familia, de una comunidad vecinal, de una iglesia, de asociaciones a las 

que ingresa voluntariamente, y en todos estos casos establece vínculos sociales con los 

miembros de esos grupos, que son esenciales para su identidad personal. También es 

miembro de una comunidad política, cualidad que le vincula a los que comparten su 

misma ciudadanía, y que le presta a sí mismo otro rasgo de identidad. (1997, p. 36). 

Todo cuanto se hace en la sociedad es hecho por el hombre como ser humano concreto, 

como persona; todo está inspirado por él, para que alcance una mejor manera de vivir. Lo que 

rodea al hombre desde el punto de vista esencial se conoce como antropología, el tratado del 

anzropi, del hombre. Este, comprendido desde el siglo IV como unidad sustancial de naturaleza 

racional, es decir, el que ejerce la racionalidad.  

Para Cortina, la racionalidad pasa por una elección, es decir, el hombre, debe asumir una 

decisión para quedarse con algunas cosas y dejar otras, y así vivir lo decidido: “cada hombre, 

llevado de sus tendencias a la hora de elegir entre posibilidades, se decanta por lo bueno. Un 

hombre busca, en último término, apropiarse de esas posibilidades que le ayudan a 

autoposeerse”. (p. 48). A esta capacidad de elección, Cortina la designa con el nombre de altura 

humana, es decir, estatura, la búsqueda de contenidos de felicidad, fundamentados en una vida 

moral, con miras de fomentar “no solo la vida ciudadana sino la autoestima, el autoconcepto”. 

(1995, p. 49). 

La comprensión de la antropología ha cambiado de acuerdo a las corrientes del 

pensamiento preponderante y dominante, de un modo convencional. El materialismo e 

inmanentismo absoluto, el humanismo ateo y materialista, y el desprecio sistemático de la 



 
 

89 
 

dignidad humana como fruto de la filosofía idealista y de la política totalitaria, son un caldo de 

cultivo para ofrecer una antropología totalizante y con un importante signo absoluto.  

La Educación tiene como destinatario: la persona humana. Todos los esfuerzos que se 

hacen desde los diversos Sistemas Educativos son para que la persona encuentre mayor sentido a 

su existencia, para que se relacione correctamente y esta relacionalidad se fortalezca; al 

reconocerse a sí misma, reconozca al otro. La relacionalidad es una característica que define a la 

persona humana.  

En la primera mitad del siglo antepasado, el filósofo Martín Buber afirma: “En el 

principio es la relación”. (1984, p. 6). La autoridad de este filósofo y la necesidad ontológica de 

estar juntos que posee la persona humana, han hecho que se interesen por este tema, no solo las 

ciencias auxiliares, sino también, las ciencias sociales. La persona humana se define tanto por su 

relacionalidad como por su libertad. Hay una interdependencia innata, estructural. La 

incapacidad de relacionarse puede ser considerada como un verdadero problema. Es 

comprensible aducir el fracaso de muchas empresas y proyectos a esta incapacidad (ya que si no 

se cultiva terminan siendo una carencia y no un potencial). La relación o las relaciones son real e 

irrenunciablemente esenciales.  

En la literatura agustiniana, podemos encontrar innumerables referencias a las relaciones. 

La memoria es el lugar donde se conservan no solo unos meros recuerdos, también donde 

habitan las relaciones. Cuando el alma quiere encontrarse consigo mismo, con las personas, y las 

diversas situaciones, recurre a la memoria que las trae al presente. Ella muestra quien se ha sido, 

cómo nos hemos relacionado con las coas y con las demás personas. En el libro VIII del capítulo 

X de las Confesiones. Leemos: “allí (en la memoria), me encuentro con mí mismo y me acuerdo 

de mí y de lo que hice, y en qué tiempo y en qué lugar, y de qué modo, y cómo estaba afectado 



 
 

90 
 

cuando lo hacía. Allí se encuentran todas las cosas que yo recuerdo haber experimentado o 

creído” (2010, p. 470). Conviene decir que en la memoria no suele guardarse todo, es una 

capacidad imperfecta, pero, ella puede proporcionar todo cuanto conviene para sentar las bases 

de la Relacionalidad.  

En la revista Cittá Nuova, Jesús Morán, publicó un artículo intitulado: Relación y 

Relacionalidad. En él, da un paso adelante en la relectura de Buber y propone: “en el principio es 

la relacionalidad”. (2016, p. 67). La interdependencia que hemos afianzado en el tiempo de 

pandemia, y que algunos han descubierto, es una demanda directa de la relacionalidad más que 

de la relación, como expresión de lo humano. Moran (2016), aporta definiciones interesantes que 

resulta conveniente poner a consideración:  

La relacionalidad implica el ser, la relación, el hacer (…), la relacionalidad proviene del 

fondo del ser humano y es siempre abierta. (…), la relacionalidad pide amor junto a una 

especie de pasividad que, si se la vive bien, es la única verdaderamente abierta a la 

novedad. (p. 67).  

En el afán de responsabilizar solo a la Educación formal de brindar herramientas para que 

la persona humana desarrolle su dimensión social, evidenciamos algunas carencias o deficiencias 

que parecieran reflejar que el producto que se está generando en los Sistemas Educativos 

formales, no es lo que la sociedad espera o necesita y no se corresponde con la suma de las partes 

recibidas por estos Sistemas de Educación formal.  

El interés por la persona humana, o por el hombre, como lo referían los antiguos y lo 

hacían sin incluir en el lenguaje una distinción sexista ya que eso forma parte del discurso 

moderno, es una constante en la historia de la humanidad. Se ha querido usar el término hombre 



 
 

91 
 

en su sentido más amplio, el cual incluye ambos sexos. Ante todo, por comodidad, de esta 

manera evitamos expresiones como ser humano, que nos llevaría a hablar del “ser” del ser 

humano o de la esencia del ser humano; así como también de neologismos como el human.  

El referido uso que está autorizado por una base léxica, en la cual los términos opuestos 

son más apropiadamente: varón y mujer, macho y hembra, siendo hombre un término que se 

puede considerar superior o que trasciende la distinción sexual. El centro del universo en cuanto 

a la referencialidad es el hombre. Incluso en el curso de la filosofía clásica, cuando se habla de 

hombre, se incluye a la humanidad. El pensador antiguo llamado Sófocles, destacado poeta de la 

tragedia griega, entre las cosas que dijo con relación al hombre fue: “andan por ahí montones de 

cosas formidables, pero ninguna más formidable que el hombre”. (2013, p. 35).  

La plenitud que representa en el universo la presencia del ser humano es registrada 

también en la Biblia. Cuando Dios crea al hombre, según el libro del Génesis, dice: “y vio Dios 

que era muy bueno” (Gn 1, 31). El conocimiento del hombre como una realidad ontológica 

implica el autococimiento, es decir, la conciencia que tiene la persona humana de sí misma, de 

sus relaciones y de sus posibilidades y limitaciones como expresión de su naturaleza. Lo que es 

el hombre, también lo afirma Amengual considerando las expresiones y la relacionalidad:  

La relación del hombre con el mundo no es externa a su propio ser, ni algo casual, como 

sería el caso de que uno viva en la montaña o en el llano, en la ciudad o en el campo, 

junto al mar o tierra adentro. Se trata de una relación interna, inherente, constitutiva del 

ser humano. El hombre no es una mónada aislada, sino que está constituido por su estar 

en el mundo. El hombre está siempre en el mundo y en su mundo. (2007, p. 37).  



 
 

92 
 

 Son diversas las referencias que provienen de la historia del pensamiento, que expresan la 

necesidad de conocerse, de saberse a sí mismo. No se puede negar esta necesidad que posee el 

ser humano de saber quién es, de conocerse. Con relación a esto, Cassier, dice: “El conocimiento 

propio es el requisito previo y principal de la realización que nos conecta con el mundo exterior 

a fin de gozar de sí mismo”, (1967, p. 156), al conocerme, puedo lograr reconocer el mundo 

exterior y gozar de esta relación, de este conocimiento.  

La filosofía distingue el modo cómo se fue desarrollando esta comprensión y 

autocomprension. En los presocráticos, esta tendencia no llegó a su plena madurez. Heráclito 

caracteriza toda su filosofía con dos palabras: έδιζησάμην έμεωτόν (me he buscado a mí mismo), 

pero Sócrates, sin atacar el pensamiento precedente, manifiesta que la filosofía dio el paso de ser 

un monólogo intelectual natural, a transformarse en un diálogo, en un pensamiento dialogal o 

dialéctico con el cual podemos conocer a la naturaleza humana.  

Ante la pregunta, ¿qué es el hombre? Se dice que es una criatura constantemente en 

busca de sí misma, que en todo momento de su existencia tiene que examinar y hacer el 

escrutinio de las condiciones de la misma. En este escrutinio, en esta actitud crítica respecto a 

la vida humana radica el valor de esta vida. Dice Sócrates: “Una vida no examinada no vale la 

pena de vivirla”. (2016, p. 75). Se podría resumir el pensamiento de Sócrates diciendo que 

define al hombre como aquel ser que, si se le hace una pregunta racional, puede dar una 

respuesta racional. Tanto su conocimiento como su moralidad están incluidos en este círculo. 

Mediante esta facultad fundamental de dar una respuesta a sí mismo y a los demás, el 

hombre resulta un ser responsable, un sujeto moral. 

Con respecto al hombre y a su relación con las cosas creadas, San Agustín, en su obra 

titulada La Ciudad de Dios, sostiene: “Formó, pues, Dios al hombre a su imagen. Dotó su alma 



 
 

93 
 

de cualidades tales que por su razón e inteligencia fuera superior a todo animal terrestre, acuático 

y volador, desprovistos de un espíritu como el suyo”. (2019, p. 118). Son muchos los conceptos 

y definiciones que pueden aportar una mejor comprensión de la complejidad humana que se 

relaciona entre sí y tiene una interdependencia ecológica.  

Para explicar la influencia de los diversos ambientes en la persona, podemos recurrir a la 

teoría de los ecosistemas de Bonfebrenner. La obra titulada La Ecología del Desarrollo Humano, 

pretende explicar el modo de interconexión e influencia de los diversos sistemas en los cuales 

nos desenvolvemos y aunque es una manera de explicar el desarrollo de los niños, naturalmente 

estos niños crecen, se hacen adultos y el crecimiento y desarrollo se explica igual desde esta 

experiencia.  

El principio de interconexiones se aplica no solo dentro de los entornos, sino también, 

con la misma fuerza y la misma consecuencia, a los vínculos entre entornos, tanto 

aquéllos en los que la persona en desarrollo participa realmente, como aquéllos en los que 

tal vez no entra nunca, pero en los que se producen hechos que afectan a lo que ocurre en 

el ambiente inmediato de la persona. (1979, p. 27).  

Definitivamente todo el entorno educa. Dentro de todas las implicaciones que tiene la 

relación entre persona humana y educación, brota una que lo hace verdaderamente responsable 

en la sociedad. Se trata del binomio Educación y Ciudadanía, éstas son también dos caras de una 

misma moneda. No es fácil separar conceptualmente y cognitivamente una de la otra. La 

educación, entendida esta como todos los esfuerzos que hacen los diversos sistemas educativos 

de la sociedad, debe apuntar a que la persona humana exprese de un modo comprometido su 

dimensión social (política), a la cual de una manera convencional llamamos ciudadanía. Anular 

esta dimensión en la vida del ser humano, es negar una condición del Ser.  



 
 

94 
 

Al entender esta manera de ser, hablamos no solo de una dimensión, también de una 

condición, de lo establecido y de lo distintivo. Arendt, expone los diversos elementos de la 

condición propiamente humana, dentro de los cuales se encuentra la política:  

La acción única actividad que se da entre los hombres sin la mediación de cosas o 

materia, corresponde a la condición humana de la pluralidad, al hecho de que los 

hombres, no el Hombre, vivan en la tierra y habiten en el mundo. Mientras que todos los 

aspectos de la condición humana están de algún modo relacionados con la política, esta 

pluralidad es específicamente la condición, no sólo la conditio sine qua non, sino la 

conditio per quamn de toda vida política. (2009, p. 21-22).  

La acción, distintiva de toda persona, está vinculada lo social, por lo tanto, a lo político. 

Un ciudadano no es solo aquél que vive en una ciudad; una persona humana que solo vive en una 

ciudad se le puede llamar habitante o morador en el sentido más estricto de esta palabra. Un 

ciudadano es aquél que se compromete con la ciudad, con la construcción de esta, que respeta la 

convivencia, que la promueve, que sabe considerar el Bien Común y el individual, que asume 

que sus pares son tan ciudadanos como él, dirían los romanos, -probablemente el pueblo más 

político que hemos conocido-: inter hominis ese. Este actuar en el mundo y en la sociedad, lo 

define Arendt: “La acción sería un lujo innecesario, una caprichosa interferencia en las leyes 

generales de la conducta”. (2009, p. 22).  

La dimensión sociopolítica de la persona humana expresa que está, por antonomasia, 

comprometida con la construcción de la ciudad; que forma parte importante de todo cuanto pasa 

en ella y que es responsable de ella. El no evidenciar este compromiso es el reclamo que la 

sociedad le hace a los sistemas educativos ya que se presupone que los sistemas educativos en 

general se encargan de hacer brotar y madurar la virtud social en la vida de la persona. La 



 
 

95 
 

construcción de la sociedad del conocimiento no debe atentar con el compromiso ciudadano. 

Parece evidenciarse una lucha fatal entre Intelectualismo y virtud; progreso y regreso.  

El ámbito en el que se logra distinguir o evidenciar el impacto de la Educación es en el 

ámbito sociológico. Donde se nos permite comprobar el resultado de los diversos sistemas 

educativos es en la vida social, por eso no se puede prescindir de esta dimensión en la vida de la 

persona humana, la vida social es la vida en la polis, la vida de la polis que se la damos los 

políticos, es decir, los ciudadanos. Basta señalar algunos indicadores naturales de esta fractura 

ciudadana, del distanciamiento relativista. La violencia, cuyo misterioso origen se evidencia en 

primer lugar en el seno de la sociedad que es la vida familiar y desde allí comienza a expandirse 

y a tener consecuencias imponderables.   

Educarse es también un acto sublime del alma, esto hace que la persona humana pueda 

entrar en la dinámica de la lex, de la norma. Esta dinámica es necesaria para la correcta 

autonomía. La razón de ser de las normas no es procurar el Bien Común coercitivamente, sino 

pedagógicamente, lo que significa que en una sociedad, en la ciudad, en la polis, la norma tiene 

un talante virtuoso más que punitivo. Ciertamente la norma no siempre es una expresión de 

simpatía, ya lo afirma el aforismo del derecho romano: “dura lex sed lex” Las leyes son fruto del 

diálogo general, son convencionales, es decir, son asumidas como un valor natural para el 

desarrollo de la vida social. El comportamiento de la persona humana puede evidenciar una 

cierta heteronomía, es decir, una independencia de la ley, más concretamente, una ausencia de la 

autonomía de la voluntad para cumplir la ley.  

Hablar de política, sociedad y ciudadanía resultan tres palabras que no son homónimas 

pero que, al acercarnos a ellas desde su etimología podríamos encontrar elementos comunes que 

nos sitúan delante de tres sinónimos. Los antiguos tenían esto mucho más claro que los 



 
 

96 
 

modernos. Aristóteles, el pensador más influyente de la historia de Occidente, sostiene que el 

hombre es un “animal político”, leído en el griego antiguo ζῷον, zỗion, «animal» 

y πολῑτῐκόν, politikón, «político (de la polis)», «cívico»), lo hizo sosteniendo la capacidad 

humana de construir la polis, la ciudad, de organizarse y edificar un mejor contexto en bien de la 

persona humana a esto es a lo que se refiere la capacidad de relacionarse políticamente.  

Definitivamente el eje transversal que debe notarse como un elemento iluminador para 

encontrar la verdadera esencia política de la persona humana como constructor de estructuras 

que generen el bien común de todos, es la educación y se trata de una nueva manera de educar 

para que se genere una nueva humanidad. La educación debe dejar de pragmatizar la ciudadanía 

o la acción política para expresarla como una dimensión constitutiva de la persona, no continuar 

la satanización de la acción política que es la acción social de la persona humana, sino mostrar 

que ésta es sublime porque define al ser humano, lo manifiesta, lo expresa. La ciudadanía es 

también una manera de actuar en favor del otro.  

El desafío de la educación consiste en plantear la política como una nueva ciencia, es 

decir, no como el ejercicio de algunos que deciden nuestro bien común sino como el compromiso 

frente a una ciudad que me cobija con la cual tengo una responsabilidad social que se expresa en 

el reconocimiento de los otros ciudadanos. “Ser político”, “ser ciudadanos” y “ser social” 

evidencia de tres diversas maneras una sola realidad humana de la persona, realidad que posee un 

estatuto ontológico, es decir, que forma parte de una categoría metafísica, en palabras de 

clásicas.  

La educación ciudadana debe aspirar un salto cualitativo. Se trata de dejar de concebir el 

ejercicio del poder público como una profesión de pocos que promueven sus grupos partidistas 

(proselitismo), para reconocer que todos, al ser ciudadanos, somos actores políticos. De tal 



 
 

97 
 

manera que frente a este contexto problemático la educación ciudadana mostrará sus frutos 

cuando la persona humana descubra que su condición de ser político es connatural, cuando su fe 

religiosa se exprese en la construcción decidida de una sociedad mejor a través del 

reconocimiento del otro, cuando distingamos bien proselitismo de participación ciudadana y 

cuando reconozcamos nuestro ser político como un fundamento ontológico.  

La educación tiene un imperativo, un mandato que le es concomitante y tiene que ver con 

la construcción de la civilidad pública, o como llaman Almod y Verba, la cultura Cívica, no 

obstante, la ciudadanía, también desde la comprensión que aporta el Liberalismo Político de 

Rawls, expresa un imperativo:  

Como seres razonables y racionales, y sabiendo que profesan una diversidad de doctrinas 

razonables, religiosas y filosóficas, deberían ser capaces de explicarse unos a otros los 

fundamentos de sus actos en términos que cada cual espere razonablemente que los 

demás puedan suscribir, por ser congruentes con su libertad y su igualdad ante la ley. 

(2006, p. 208).  

 Los deberes no solo suelen ser descriptivos, también prescriptivos y declarativos. Los 

ciudadanos deben escucharse entre sí, actuar de una manera libre e imparcial, con la debida 

orientación a lo justo, sabiendo que cuando se expresa el punto de vista, algunos casos conviene 

hacer ajustes, para consolidad y fortalecer la Civilidad Pública. En el comentario que Garzón 

hace al respecto, leemos: “El deber de la Civilidad Pública tiene una connotación deliberativa y 

polémica, invita a los ciudadanos a asumir la deliberación democrática como “guerra justa”. 

(2014. P. 32). No parece muy adecuado incluir en el discurso de la Civilidad la palabra “Guerra”, 

sin embargo, reconociendo que el uso de recurso bélicos es siempre condenable, debemos 

emplear los argumentos necesarios para proteger la fragilidad de la Democracia, cuyos 



 
 

98 
 

fundamentos y bases están siendo duramente golpeadas y sacudidas. Parece acercarse al corazón 

de las tinieblas.  

La educación y su diálogo con la ciudadanía se propone la configuración de unos 

ciudadanos poseedores de unas virtudes públicas o cívicas, las cuales podrían ser definidas como 

actitudes o predisposiciones coherentes con la búsqueda del bien común para todos, lo que se 

traduciría en términos de libertad, igualdad, justicia social generalizadas, en definitiva, de 

consecución de valores coincidentes con los que subyacen en la Declaración de los Derechos 

Humanos, así como lo expresa  Camps (2003). Y, como personas y creyentes, también 

contribuyen a la edificación de la ciudad desde sus convicciones religiosas.  

El hecho es que, tanto en la tradición liberal como en la comunitarista de la política, con 

todo y sus variantes internas, la formación del ciudadano aparece como condición posibilitadora 

de la vida democrática. A pesar de ello, ambas consideran la Cultura Cívica como condición del 

ejercicio de la ciudadanía y la educación como medio para desarrollarla, cada una la entiende 

desde una concepción particular y atienden por vías diferentes las necesidades educativas de los 

individuos y las sociedades. Se pueden evidenciar dos situaciones, la propuesta por Hannah 

Arendt (1996), la necesidad de plantear valores políticos y por otra parte, el peligro que advierte 

Mario Bunge (1995), al alertarnos sobre el peligro de la polarización de la historia.  

 El transitar las crisis en las que está sumida la humanidad, nos reflejan también una falta 

de solidaridad, deshumanización, desconfianza, una sospecha permanente en la relación con el 

otro. El resguardo de la zona de confort que se evidencia en la indiferencia ciudadana, en la falta 

de compromiso por una ciudad mejor. Todo esto nos pone delante un panorama muy delicado ya 

que nos encontramos en una sociedad, que asimismo como ha perdido referentes humanos, 

también los ha perdido sociológicamente; estamos frente a una ausencia institucional, debemos 



 
 

99 
 

recuperar el camino sociopolítico sano para corregir el daño que comienza en el hombre y 

repercute en la sociedad, la nueva humanidad, la política como nueva ciencia y la nueva 

hermeneusis de la ciudadanía, a la cual nos referimos tendrá el necesario impacto social cuando 

comencemos a trabajar por la configuración de la persona.  

 

3. El cosmopolitismo ético de Adela Cortina 

 Contemporáneamente, una de las voces más autorizadas en el discurso sobre la 

Ciudadanía y la Ética es Adela Cortina. Este ha sido un tema que no se viene desarrollando 

aisladamente en su bibliografía, es evidente las diversas relaciones que tiene con el acontecer 

cotidiano y la transversalidad en orden a las ciencias. La ciudadanía no se comprende como un 

elemento particularísimo, sino como una dimensión social inherente a la persona.  

 La ciudadanía se presenta como una condición del ser humano la cual guarda estrecha 

relación con la sociedad actual, en la que se desenvuelve la persona. La polis demanda una 

postura concreta de pensar, decidir y actuar a fin de encontrar soluciones legítimas y elaboradas 

entre todos, en condiciones de igualdad, para el desarrollo integral del ser humano. La pretensión 

de la ciudadanía bien concebida y construida adecuadamente, es edificar una democracia y un 

pensamiento democrático favorable y maduro frente a la participación activa, al derecho a tomar 

decisión en los proyectos comunes, y a ser constructores comprometidos según las condiciones 

necesarias por parte del Estado.  

La comprensión de todos estos elementos no se entiende desde una pequeña aldea, solo es 

comprensible si miramos el nuevo fenómeno de la Ciudadanía Universal. El cosmopolitismo y 

con él, la necesidad de abstraer herramientas para vivir la virtud ciudadana a partir de la Ética. 



 
 

100 
 

En este momento nos vamos a adentrar en el pensamiento de Cortina desde estos dos ámbitos: La 

Teoría de la Ciudadanía y la Ética de la Razón Cordial.  

3.1 Hacia una Teoría de la Ciudadanía 

Como ya le hemos referido abundantemente, cuando hablamos de ciudadanía nos 

situamos frente a un debatido y permanente concepto que amerita, por una parte, la razón 

suficiente, es decir la comprensión de leyes y normas que salvaguardan el comportamiento 

ciudadano y, por otra parte, el corazón necesario que entre en contacto con los valores que 

necesitan las democracias actuales. Cortina, sostiene al referirse a este concepto:  

Rastrear en qué medida un concepto tan debatido en nuestros días como el de ciudadanía 

puede representar un cierto punto de unión entre la razón suficiente de cualquier persona 

y esos valores y normas que tenemos por humanizadores. Precisamente porque pretende 

sintonizar con dos de nuestros más profundos sentimientos racionales: el de pertenencia a 

una comunidad y el de justicia de una misma comunidad. (1997, p. 18).  

La cuestión de la ciudadanía se ha convertido en un tema de interés debatido en las 

diversas disciplinas. No pertenece solo a un tema de Estado ni de Educación, sino también a la 

meditación y contemplación filosófica. Carracedo y otros, nos reafirman esta idea de la 

contemporaneidad del tema ciudadano:  

Hoy el concepto de ciudadanía se ha convertido en la cuestión central de la filosofía 

política, y la educación cívica democrática es el tema de nuestro tiempo. En efecto, el 

centro de la atención de la política democrática empieza a pasar del diseño liberal, 

centrado en los partidos políticos y en las instituciones de la representación y de los 

gobernantes, al diseño republicano, que enfatiza, sobre todo, la formación democrática de 



 
 

101 
 

los ciudadanos, tanto en sus aspectos cognitivos (derechos, deberes e instituciones) como 

en los prácticos (participación y control). (2009, p. 9), 

A los conceptos Educación y Ciudadanía se suma: Democracia. Se trata de definiciones 

portadores de utopías y de realidades empíricas; conceptos dinámicos, los cuales poseen luz 

propia, se imbrican y relacionan entre sí. La afectación de la educación con relación a la realidad 

social, es decisiva, crucial grave y urgente en cuanto a la formación y madurez de la ciudadanía. 

La racionalidad filosófica que sustenta el nuevo concepto de ciudadanía, es referida por 

Gonzñalez, cuando sostiene:  

Cabe insistir, el ejercicio pleno de los derechos ciudadanos depende, de manera 

significativa, de los procesos de formación ciudadana que dotan a los individuos de las 

capacidades y competencias para participar y vivir en democracia. (2010, p. 10) 

La ciudadanía no se da simplemente por estatus o declaración formal de la misma, ella 

precisa para su construcción, el desarrollo de las capacidades individuales a fin ejercer 

plenamente los derechos y deberes propios. Se trata más bien de una necesidad personal y un 

derecho social, razón de ser del Estado a través, fundamentalmente, de políticas universales 

orientadas a la polis. En el lenguaje moderno, la calidad de ciudadano es una condición jurídica y 

política de la persona en un Estado, la cual alude al grupo de derechos y cuyo ejercicio aplica por 

el hecho de ser ciudadano nacional y haber cumplido la edad requerida. 

El significado de la palabra ciudadanía, cobra cada vez más interés en todos los ámbitos, 

desde la Educación hasta la Política. Se trata un tema crucial en nuestro tiempo; nos compete a 

todos; no es un tema privado, exclusivo ni excluyente. Por eso es tan delicado y vulnerable. Lo 

urgente e importante del tema debe ayudar a la sociedad por medio de la educación a no 



 
 

102 
 

establecer valores y prioridades ciudadanas contrapuestas, totalmente en contra de la naturaleza 

de su definición.  

La virtud es una palabra cuya traducción es “fuerza”. Desde el origen del pensamiento 

humano, uno de los que ha reflexionado con mayor empeño sobre la virtud y su aplicación en la 

vida del hombre es Aristóteles. Para el Estagirita: “la prudencia, la virtud y el placer están en el 

alma”. (1978, p. 7). Es una manera de decir que se trata también de una comprensión, de un 

modo de ser, de actuar y de expresarse del alma humana. La virtud y su vivencia tienen como 

consecuencia generar una vida buena y alcanzar un bien perfecto.  

Llegamos a ser buenos gracias a la virtud. El hombre se convierte en principio de ciertas 

acciones gracias a la razón, y por ella alcanza la virtud, no es la razón el principio, es la virtud 

que viene educada por medio de la razón. Por medio de ella, es que el hombre realiza su función 

propia. En Ética a Eudemo, o llamada también la Ética Eudémica, leemos que: “la virtud es el 

mejor modo de ser, entonces la actividad de la virtud del alma es lo mejor”. (2011, p. 115). La 

razón por la cual el hombre es el principio de ciertas acciones, es porque el hombre es principio 

de un movimiento, la acción es movimiento, y la disposición que resulta de los mejores 

movimientos del alma y que es fuente de las acciones y pasiones de ella, es justamente, la virtud. 

“Es, por tanto, ese modo de ser que nos hace capaces de realizar los mejores actos y que nos 

dispone lo mejor posible, a un mejor bien u obrar, que está acorde con la recta razón”. (2011, p. 

118).  

Ad intra de la polis, son acciones que ejercen los políticos (los ciudadanos), y que 

expresan una dimensión social de la virtud, entendida como las virtudes cívicas, manifestación 

estética de la ciudadanía. Un apéndice de la tradicional clasificación de las virtudes aristotélicas. 

No son solo virtudes éticas (orden moral) o dianoéticas (orden intelectual). La clasificación no es 



 
 

103 
 

separación, ni yuxtaposición, es la presentación de una sinopsis que se complementa. En Ética a 

Nicómaco, encontramos la distinción de estas dimensiones de la virtud:  

La dianoética se origina y crecen principalmente por la enseñanza, y por ello requieren 

experiencia y tiempo; la ética, en cambio, procede de la costumbre […] de este hecho 

resulta claro que ninguna de las virtudes éticas se produce en nosotros por naturaleza; 

puesto que ninguna cosa que existe por naturaleza se modifica por costumbre. (2010. P. 

49). 

 No se trata de una lista cerrada, no es una clasificación excluyente. El mismo autor va 

modificándola a lo largo de su vida y lo que resulta aún más interesante es que todas estas 

virtudes repercuten en la polis, al ser virtudes del hombre, son expresadas en la cotidianidad, en 

la polis. Por este motivo es que la ciudadanía se expresa en un valor común a todos, llamado: 

valores cívicos. A lo largo de las páginas precedentes y fruto del paseo que nos dimos por el 

Forum Magnum, en el primer capítulo, pudimos evidenciar la relación existente entre ciudadanía 

y Educación, agregándole a este binomio la Fe, a fin de no perder de vista el impacto que genera 

los valores religiosos en la polis. La problematización de estas tres palabras generó el quid y la 

importancia de esta investigación.  

 Ahora bien, en estas últimas décadas, llenas de convulsión y complejidades humanas, se 

ha puesto “de moda” un vetusto concepto: «ciudadanía». Cortina, nos plantea una pregunta 

capital frente a actual interés de este concepto: “¿Qué razones abonan la deslumbrante actualidad 

de un tan añejo concepto?” (1997, p. 19). Son muchas las razones, podemos enumerar una larga 

lista que la priorizaríamos de acuerdo al contexto donde se planteé esta cuestión. No obstante, la 

autora, en la obra ya citada, nos ofrece una razón capital y universal: “la necesidad, en las 



 
 

104 
 

sociedades postindustriales, de generar entre sus miembros un tipo de identidad en la que se 

reconozcan y que les haga sentir pertenecientes a ellas”. (1997, p. 20).  

 La postmodernidad ha ido causando estragos. No son solo los estragos propios de la una 

fragmentación del concepto o de la postverdad, son los estragos de atentar contra la identidad. 

De vulnerar los sistemas educativos, de sustituir los roles docentes del entorno que educa para 

generar un permanente cuestionamiento, y dicho cuestionamiento es dirigido a la identidad. La 

identidad está íntimamente unida a la pertenencia que se concreta en el conocimiento de la 

historia, en la formación del carácter y en la construcción de nuevas realidades incluyentes, 

justas y respetuosas, las cuales no niegan la diferencia, sino que las reconocen, las aceptan.  

 En este sentido, para que exista la libre adhesión a las Virtudes Cívicas, y asimismo se 

genera una participación de los ciudadanos en el ejercicio de la virtud mora de la civilidad, 

sostiene Cortina:  

El método filosófico, debe trata de desentrañar en la cultura política de una sociedad qué 

es lo que los ciudadanos tienen por justo, construir con ellos una teoría de la justicia e 

intentar encarnarla en las instituciones básicas de la sociedad. (1997, p. 23). 

 En la Teoría de la Ciudadanía de Adela Cortina, varias son las palabras que van 

descifrando su contenido y la significación. En una sociedad, son diversos los actores que entran 

el juego. Y para que haya sintonía (y esta puede ser una de esas palabras claves), el sentido de 

pertenencia ha de generarse. Cunado emerge la Cultura Política de los ciudadanos, y se 

identifican sus valores fundamentales y, aparece la convicción de que vale la pena trabajar por 

mantenerla y mejorarla. La Cultura Política genera un movimiento, una acción un dinamismo, 

según Cortina: “Reconocimiento de la sociedad hacia sus miembros y consecuente adhesión por 



 
 

105 
 

parte de estos a los proyectos comunes” (1997. P. 22-23). Una opción como esta favorece la 

cohesión social y el hábito de la civilidad.  

 La construcción de la Teoría, requiere un diagnóstico previo, tal elaboración sirve para 

señalar los problemas que muestran las diversas facetas de la ciudadanía. Según Adela Cortina, 

son varios los países que se enmarcan en la panorámica de la ciudad. Comentemos algunos de 

ellos. Cortina refiere el origen del concepto de Ciudadanía afirmando: “Una doble raíz, la griega 

y la latina. Esta doble raíz, más política en el primer caso, más jurídica en el segundo”. (1997, p. 

31). Se evidencia la conjunción de una doble tradición. Que puede ser interpretada o asumida 

como republicana o liberal, o en su defecto, como la democracia representativa o la participativa.  

 En nuestros días también se plantean otras concepciones. Tal es el caso, según Cortina, 

de la Ciudadanía Social. Afirmando: “el Estado del Bienestar ha sido capaz de satisfacer esta 

noción.  (…) Un Estado de justicia parece hacerse imprescindible”. (1997, p. 31). Se trata de 

comprensión de un Estado que provee y garantiza la justicia (Benessere) a quienes son 

reconocidos dentro de él. Un concepto referido a la polis que ha tenido mucha aceptación 

alcanzando simpatía entre muchos es el de Sociedad Civil. Cortina hace una importante llamada, 

en virtud de la simpatía del concepto, pero de la debilidad evidente: “parece en principio ajena a 

la idea de ciudadanía por referirse precisamente a lazos civiles, no políticos”. (1997, p. 31). La 

debilidad es suprimir la ciudadanía del ejercicio político y privarla de él. La Sociedad Civil se ha 

convertido en la mejor escuela de ciudadanía. Cortina no se empeña en una “ciudadanía 

compleja”, como Michel Walzer (2010) más bien se trata de una “Ciudadanía Civil”, donde lo 

político no quede excluido.  

 Normalmente, y sustentado en las diversas influencias del concepto, se ha identificado la 

ciudadanía con la pertenencia a una nación, de hecho, el fenómeno de lo global propone una 



 
 

106 
 

nación mayor a la que pertenecemos todos. Los universalismos tradicionales: Liberal y 

Conservador, esperan que se encarne una ciudadanía cosmopolita. Es una propuesta 

transnacional que identifica Cortina como: “La idea de ciudadanía nos liga especialmente a una 

comunidad política, la ciudadanía cosmopolita es un ideal, en principio extraño que exige 

superar todas las barreras”. (1997, p. 31). Es una invitación a darle un nuevo sentido a las 

relaciones ético-políticas.  

 Estamos señalando las dificultades o problemas que circundan el concepto de ciudadanía 

en el mundo hodierno. El modo cómo aprendemos a ser ciudadanos. Cortina identifica no solo el 

cómo se aprende sino algunos de los elementos involucrados en este cómo: “la ciudadanía como 

toda propiedad humana es un quehacer (…) un proceso que empieza con la educación formal 

(escuela), e informal, (familia, amigos, medios de comunicación, ambiente social)”. (1997, p. 32-

33). Es un proceso, y pertenece a la humanidad.  

Curiosamente, por acción u omisión, en el elenco de instancias e instituciones que 

coadyuvan a que se fragüe la ciudadanía no aparece explícitamente los sistemas religiosos. 

Independientemente de esta exclusión, también ellos contribuyen y deben contribuir a que se 

solidifique la nueva humanidad. La predicación del evangelio es para alcanzar la creación de un 

mundo nuevo, la civilización del amor, en palabras de Juan Pablo II o la amistad social y la 

fraternidad universal, en palabras de Francisco.   

La omisión de la religión y sus valores y sistemas del elenco que integra y complemente 

la ciudadanía, se contrapone al esfuerzo de Garzón, al explicar la necesidad dialógica entre la 

religión y la razón pública. La procura de esfuerzo para que en la polis actual se reconozca el 

aporte de los cristianos intelectualmente hablando no deja de ser una tarea encomiable y 

delicada. Hay una declarada cristofobia.  



 
 

107 
 

Garzón, asegura:  

En América latina, los cristianos han pasado de ciudadanos representativos o modélicos 

en la época colonial (…) a ser en los inicios del siglo XXI extraños especímenes que 

tratan de detener el “tsunami” político y cultural que amenaza con convertirnos en 

ciudadanos de segunda clase. (2014, p. 259-260).  

  La ciudadanía se aprende. Es decir, el modelaje, el ejemplo, el testimonio son 

fundamentales para copiar la manera de ser del ciudadano. Aquí encontramos lo capital de la 

educación en la formación ciudadanía. Al llegar a lo más profundo de nosotros mismos, 

aprendemos a ser ciudadanos. No por la repetición sin sentido de una ley positiva ni mucho 

menos por el látigo o por gendarme necesario. A partir de esta visión, acerquémonos a las 

diversas definiciones de ciudadanía que ofrece Adela Cortina en su Teoría.  

 

3.2 Ciudadanía Política: del politikón zoón al ius zoón  

 En el libro de las Confesiones, el Obispo de Hipona, San Agustín afirma: “Ninguno por 

fuerza hace el bien, aunque sea bueno lo que hace”. (1964, p. 36). La ley dentro de la polis tiene 

su razón de ser, pero ella no puede mantener por la primacía de la ley. De ser así estamos frente a 

una comunidad jurídica y no política. Precisamente, dando primacía a esta comunidad política es 

que afirma Cortina: “La ciudadanía es primeramente una relación política entre un individuo y 

una comunidad política, en virtud de la cual, el individuo es miembro de pleno derecho de esa 

comunidad y le debe lealtad permanente”. (1997, p. 35). La integración a la comunidad genera el 

reconocimiento, una suerte de vínculo político o identificación social.  

 Ahora bien, en el apartado precedente, nos acercamos a la dimensión antropológica que 

acompaña esta investigación. La dimensión ciudadana es trascendida por la persona. Es decir, la 



 
 

108 
 

persona no se reduce a la ciudadanía, aunque ésta sea una manera de ser de aquélla. La persona 

hace vida en una familia, es miembro de una comunidad vecinal, de una iglesia, de una 

asociación que integra voluntariamente. En cada uno de estos casos, se establecen vínculos 

sociales, todos ellos necesarios para la construcción de la identidad. Sostiene Cortina: “Pero es 

imposible reducir la persona al ciudadano, como resulta imposible reducir la religión de la 

persona a la religión de la ciudad”. (1997, p. 36).  

 La noción de ciudadanía que se exige hoy, no solo debe combinar el universalismo 

cristiano y el carácter cívico, también debe la necesaria identidad integrativa. La sola definición 

de la ciudadanía, contextualizada desde Atenas o desde Roma, resultará insuficiente. Cortina, 

resuelve este conflicto e integra los conceptos, planteándolos de esta manera:  

Aquél que participa activamente en la legislación y administración de una buena polis, 

deliberando junto con sus conciudadanos sobre qué es para ella lo justo y lo injusto, 

porque todos ellos son capaces de palabra y, en consecuencia, de socialidad. La 

socialidad es capacidad de convivencia, pero también de participar en la construcción de 

una sociedad justa, es la que los ciudadanos puedan desarrollar sus cualidades y adquirir 

virtudes. Por eso quien se recluye en sus asuntos privados, acaba perdiendo no solos su 

ciudadanía real, sino también su humanidad.  (1997, p. 40-41).  

 

3.3 Ciudadanía Social: Il Benessere 

 En un diálogo entre Marcella Mallen y Giuseppe Zollo, el cual fue organizado por el 

Complexity Institute, a propósito del Estado del Bienestar, se afirmó lo siguiente: “Il benessere 

sociale è il prodotto di uno sviluppo equilibrato di tutte le dimensioni dell’essere umano. Le 

regole del gioco economico, sociale e politico che vanno cambiate per migliorare il benessere 



 
 

109 
 

delle persone”. (El Bienestar Social es el producto del desarrollo equilibrado de todas las 

dimensiones del ser humano. Se trata de la combinación de las reglas del juego económico, 

social y político, a fin de mejorar el bienestar de las personas).  

 El Bienestar ha sido una de las mayores preocupaciones de la raza humana, la cual, 

cuando alcanza a ser persona, procura mantener sus espacios inspirados en la felicidad. Desde 

hace más de cuatrocientos años, el Estado Nacional, luego convertido en el Estado del Bienestar, 

o el Estado Providencia, también conocido como el Estado Benefactor, y coronado en la práctica 

de la democracia demagógica en algunos países del continente latinoamericano, como el Estado 

Paternalista, se ha propuesto como la panacea del cumplimiento de los servicios sociales del país 

y de la sociedad, pretendiendo otorgar beneficios directos a los ciudadanos individuales.  

 En 1880, la sociedad de entonces, sobre todo la europea, comienza a dar pasos para la 

creación del Estado del Bienestar. Bismark (1815 - 1898), con su cabal determinación política y 

la intención ejecutada de unificar a Alemania, contrarresta el socialismo, ofreciendo logros 

concretos para los ciudadanos. La oferta consistía en seguro, pensiones, reivindicaciones y la 

atención a los menos favorecidos. Beneficios percibidos solo por los funcionarios públicos.  

 Esta comprensión naturalmente ha tenido una historia que llega hasta nuestros días y que 

pasa por diversas transformaciones y adaptaciones. Hoy hemos llegado a la comprensión de un 

Estado Proveedor, el Megaestado capaz de gestionar y de proveer, siendo definido hoy como un 

Estado Fiscal, dicho en palabras de Durker: “no hay límites económicos a los que un gobierno 

puede gravar o tomar prestado y, por tanto, que no hay límites económicos los que un gobierno 

pueda gastar”. (1995, p. 127-129). Una definición como esta que acepta implícitamente una 

extralimitación del Estado, ha generado la crisis del Estado del Bienestar, y con ella la 

consiguiente hermeneusis sobre la ciudadana social tal como hace medio siglo lo concibió 



 
 

110 
 

Thomas Marshall. Partiendo de la concepción de Marshall, Cortina configura una estructura 

definitoria de los ejes de esta ciudadanía en crisis:  

Es ciudadano aquel que en una comunidad política goza no solo de derechos civiles, 

(libertades individuales), en los que insisten las tradiciones liberales, no solo de derechos 

políticos (participación política), en los que insisten los republicanos, sino también de 

derechos sociales (trabajo, educación, vivienda, salud, prestaciones sociales en tiempos 

de especial vulnerabilidad). La ciudadanía social, se refiere entonces también a este tipo 

de derechos sociales cuya protección vendría garantizada por el Estado nacional, 

entendido no ya como estado Liberal, sino como Estado social de derecho. (1997, p. 58).  

 Los factores que deben intervenir para alcanzar este nivel de convivencia, son diversos. 

Una plena satisfacción social, no se alcanza solo con el Estado del Bienestar, también con el 

Estado de Justicia, en virtud de que la proclamación de sus derechos no lleva implícita la 

protección. La ciudadanía social, parece estar llegando a su fin. Es decir, continuar manteniendo 

esta concepción resulta cada vez más difícil, como también es muy complicado ejercer los 

derechos civiles y políticos sin tener protegidos los sociales. Muy mal sería para algún ciudadano 

ejercer la libertad civil y su autonomía política, si carece de los recursos necesarios para hacerlo.  

 La solución ofrecida por Cortina además de abrir un debate importante dentro de la nueva 

hermeneusis, invita a los ciudadanos a poner la mirada en la solidez de las garantías en otros 

aspectos:  

El llamado «Estado del Bienestar», ha confundido, a mi juicio, la protección de derechos 

básicos con la satisfacción de deseos infinitos medidos en términos del «mayor bienestar 

del mayor número». Pero confundir la justicia, que es un ideal de la razón, con el 



 
 

111 
 

bienestar, que lo es la imaginación, es un error por el que podemos acabar pagando un 

alto precio: olvidar que el bienestar ha de costeárselo cada quien a sus expensas, mientras 

que la satisfacción de los derechos básicos es una responsabilidad social de justicia, que 

no puede quedar exclusivamente en manos privadas, sino que sigue haciendo 

indispensable un nuevo Estado social de derecho –un Estado de justicia, no de bienestar-, 

alérgico al megaestado, alérgico al electoralismo y consciente de que debe establecer 

nuevas relaciones con la sociedad civil. (1995, p. 75).  

 La aclaratoria de lo que algunos llaman el mínimo decente o el mínimo absoluto, no 

puede prescindir la justicia. Esta exigencia, más que convertirse en una apología del bienestar, es 

una reingeniería de la justicia, sostén necesario para que exista todo lo demás.  

 

3.4 Ciudadanía Económica: Transformación de la Economía.  

Desde el principio de los siglos y de la convivencia humana, la economía ha acompañado 

el desarrollo de la civilización. El hombre ha encontrado formas de «comercializar» para 

establecer una relación de precio-valor; o de contraprestación que posteriormente se convirtió en 

bienes y servicios. El dinero, una expresión material de esta relación económica, también ha sido 

objeto de reflexión. Uno de los que ha pensado en el dinero, no desde lo empírico sino desde lo 

gnoseológico, es Immanuel Kant. La reflexión la encontraos en su Doctrina de las Pasiones, 

enmarcada dentro del contexto filosófico-moral. Encontraos la siguiente afirmación:  

La invención de este medio, la cual no tiene, sino, más utilidad (o al menos no le es lícito 

tenerla), que la de servir meramente al tráfico de los hombres, pero con ello también a la 

de todos los bienes físicos entre ellos. Ha provocado, especialmente luego de que se lo 

representa, mediante metales, un ansia de tenerlo que, aun sin el goce, en la mera 



 
 

112 
 

posesión, -e incluso con la renuncia (del avaro) a todo su uso-, encierra un poder del que 

se cree que es suficiente para reemplazar la carencia de cualquier otro. (2014, p. 120).  

 En este momento de nuestro recorrido, la mirada se fija en la relación que guarda la 

ciudadanía y la economía. No solo desde el punto de vista ético, la cual siempre ha fustigado la 

frialdad de la codicia, como lo asegura el mismo Kant, sino también desde el punto de vista 

operativo. La comprensión del Estado del Bienestar, abonó una cultura presente y vigente en 

todos los ambientes; el derecho a tener derechos. Es decir, el mirar la economía dentro del 

concepto y relación ciudadana, nos invita a pasar de una ciudadanía pasiva a una activa.  

 Cortina, respondiendo a la pregunta ¿qué significa un ciudadano económico?, afirma: 

“Los países en los que ha tomado cuerpo el Estado Social, tendrían que transformar una 

ciudadanía acostumbrada a exigir en una ciudadanía acostumbrada a participar en proyectos 

comunes, asumiendo las responsabilidades”. (1995, p. 85). La palabra clave para comprender el 

cambio de sociedad es la participación que no renuncia a la capacitación para ello, en sociedades 

donde la demagogia es una manera de vivir, participar es sinónimo de opresión y manipulación, 

por eso conviene capacitarse para participar.   

 Profundizar en esto, lo podemos comprender desde Robert A. Dahl. Se convierte en 

urgente crear «poliarquias». Profundizar en la democracia para crear centros de poder y evitar el 

monopolio. Cortina, refiere esta nueva realidad de la siguiente manera: 

Una sociedad que desee tomar en serio un planteamiento semejante, debe ser consiente de 

que se compromete a satisfacer ciertas exigencias fuertes, como la de garantizar que la 

participación de los ciudadanos en los asuntos públicos –sean políticos o económicos-, se 



 
 

113 
 

produzca en condiciones que la hagan significativa, lo cual implica transformar 

radicalmente la sociedad. (1997, p. 85-86).  

 Un desafío. Por una parte, porque no se puede negar la dificultad que comporta este 

cambio en madurez social y política, y por otra porque ha de considerarse que una ciudadanía 

económica y activa no puede abandonar o dejar de tener en cuenta los problemas universales. Es 

un binomio: pensar universal y actuar universal.  

 Al participar nos hacemos parte activa, no espectador. El nacimiento de la ciudadanía 

como un concepto político, no lo desvincula de lo económico. De hecho, este concepto griego, 

ha ido entrando en las demás esferas. En el caso de la ciudadanía económica Cortina, afirma: 

“que todos los afectados por la actividad empresarial sean considerados como «ciudadanos 

económicos» cuyos intereses es preciso tener dialógicamente en cuenta en la toma de decisiones” 

(1997, p. 88). Esta manera de plantear la participación desde el señorío y no el ser súbdito, 

sugiere: “un «ciudadano económico», y no un súbdito, un progresista y no un sujeto paciente de 

la actividad empresarial”. (1997, p. 89).   

 Parece que unido a la participación está la palabra madurez. La cultura de la cooperación 

de un juego que no suma al que suma, de un escenario que aporta al que aporta. Clarificado de 

este modo por Cortina como: “abandonar el reino de la necesidad para introducirse en el de la 

libertad exige reconocer la ciudadanía económica de cuentos se encuentran afectados por 

decisiones económicas”. (1997, p. 90). Un nuevo ethos debe emerger de esta manera de plantear 

las cosas. La horizontalidad respetuosa obliga a que los actores económicos asuman su rol en el 

campo empresarial. No es una nueva etapa de la Dictadura del Proletariado. Podemos evidenciar 

esta nueva dimensión de la ciudadanía escuchado a la autora:  



 
 

114 
 

Aceptar que los afectados por las decisiones empresariales son unos «ciudadanos 

económicos» implica reconocer que en el mundo empresarial no son ciudadanos 

legitimados para tomar decisiones únicamente los directivos, ni los afectados por ellas 

son solamente los accionistas, sino todos los grupos de interés que de algún modo 

resultan afectados por la actividad empresarial. (1997, p. 89).  

 Los resultados de este ejercicio han de ser inesperados. No solo los resultados 

económicos, también los intangibles. La armonía, la cooperación, la responsabilidad social de 

entorno, son apenas algunos de los resultados que podemos enumerar. Es un salto muy largo. 

Una aventura muy significativa como riesgosa. En sintonía con esta invitación de cambiar la 

economía y no solo la concepción de la ciudadanía, el Papa Francisco sostuvo una reunión con 

un grupo de jóvenes en Asís, Italia en el año 2022. Un encuentro llamado Economy of Francisco, 

en el cual el Papa observó algunas deficiencias y carencias de la economía universal. La 

necesidad de una conversión económica.  

 Para recordar la urgencia de la metanoya movida por una profecía auténtica, afirmó el 

Papa:  

Hay una insostenibilidad espiritual de nuestro capitalismo. El ser humano, creado a 

imagen y semejanza de Dios, antes de ser un buscador de bienes es un buscador de 

sentido. Todos nosotros somos buscadores de sentido. Es por esto por lo que el primer 

capital de toda sociedad es el espiritual, porque es el que nos da las razones para 

levantarnos cada día e ir al trabajo, y genera esa alegría de vivir necesaria también en la 

economía. (2022, p. 2).  



 
 

115 
 

Situar frente a frente a Cortina y a Francisco, no parece evocar el diálogo entre un 

creyente y una no creyente; más bien el diálogo es entre una kantiana y un aristotélico. No 

obstante, en ambos confluyen en la necesidad de sentido de la persona o del «ciudadano 

económico», y esta necesidad no la alcanza solo a través de la materialidad. Para el desarrollo de 

la polis, el bienestar económico no es suficiente.  

 

3.5 Ciudadanía Civil: una «aristós» para todos.  

 En las sociedades occidentales, y especialmente las de influencia modernista, es común la 

expresión: “Sociedad Civil”. Una denominación de la cual no siempre se encuentra una 

definición adecuada y exacta. Una de las dificultades para definir este constructo es la relación y 

privilegio que se le ha dado al fenómeno del poder, el cual ha desfavorecido y subdesarrollado el 

concepto primero. Un subproducto secundario, desvalido frente al interés que genera la 

autoridad.  

 En el referido texto de Alvira y otros, encontramos una amigable definición de Sociedad 

Civil: “tengo para mí que la sociedad civil es, genéticamente, anterior al Estado, la cual, no es, 

sino una forma peculiar e históricamente determinada, de su organización política”. (2008, p. 

43).  Las necesidades del hombre son diversas. A lo largo de la historia varios han querido 

reflexionar sobre estas carencias que se han expresado a través de los siglos. Agustín de Hipona 

sostiene que la mayor necesidad del hombre es amar y sentirse amado. Por su parte Maslow 

(1991),  afirma una necesidad más profunda y social. Se trata del deseo de sentirse acogido 

socialmente.  



 
 

116 
 

En esta afirmación descansa el sentido de pertenencia, de afirmación y la identidad. Cortina, en 

su Teoría de la Ciudadanía ofrece algunas características del hombre en su dimensión social. 

Leemos en el texto de Corina:  

Las dimensiones política, social y económica de la ciudadanía, caminan en este sentido, 

pero el ser humano no es solo un sujeto de las dos primeras generaciones (ciudadanía 

política y social), y tampoco un productor de riqueza, material o inmaterial, (ciudadanía 

económica). Es ante todo miembro de la sociedad civil, parte de un conjunto de 

asociaciones no políticas ni económicas, esenciales para su socialización y para el 

cotidiano desarrollo de su vida. Junto a la ciudadanía política, social y económica es 

necesario considerar con detención la idea de ciudadanía civil, la dimensión radical de 

una persona por la que pertenece a una sociedad civil. (1997, p. 116).  

 El estado del bienestar ha llegado a su final. Una estructura dentro de la cual la sociedad 

se inhibe de ser solidaria. En esta comprensión del individualismo y falta de compromiso, solo el 

Estad sería capaz de solidaridad y civilidad. La sociedad del bienestar es la reducción del Estado 

a un mínimo y la ampliación del marcado al máximo. Hegel, nos recuerda el peligro de creer que 

la sociedad civil está expresada en un nominalismo individual. A este respecto, sostiene que no 

es un espacio donde “cada uno es un fin para sí mismo y el otro no cuenta para él”. (1968, p. 

182). De estas palabras se desprende que la sociedad civil supera en civilidad y solidaridad 

espontánea y voluntaria el privilegiado egoísmo muchas veces promovido por el Estado.  

 La ciudadanía ejercida en este ámbito es sumamente importante. En la Teoría de Cortina, 

podemos encontrar algunos elementos que nos pueden ayudar a definirla. En primer lugar, 

Cortina, señala una dependencia geográfica de la sociedad civil: “En efecto, el Estado, la 

sociedad política, es aquel tipo de sociedad en la que nacemos, de la que resulta difícil salir”. 



 
 

117 
 

(1997, p. 117). El nacer en un lugar ya nos hace parte de una ciudad, aun en el lugar más alejado, 

por antonomasia pertenecemos a la esfera de la polis en su más genuina expresión.  

 Por otra parte, la sociedad civil es un espacio que favorece dimensiones profundas, 

trascendentales, del ciudadano. Desde una alejada visión del liberalismo económico, la sociedad 

civil es también: “para fomentar la civilidad, la participación social y la solidaridad”. (1997, p. 

118). No en todas se emplea la misma fuerza para promover estos valores, no obstante, 

constituyen un lenguaje común y sensible positivamente.  

 Walzer (1997), considera que la participación es implícita en este concepto. Así lo han 

sostenido los llamados teóricos de la sociedad civil. Este importante grupo nacido en los años 

ochenta sostiene: “los ciudadanos no pueden aprender la civilidad necesaria para llevar adelante 

una democracia sana ni en el mercado ni en la política sino solo en la sociedad civil”. (p. 153). 

Ese contacto con la sociedad civil nos hace comunitarios, es decir, miembros de un grupo que 

funciona según el propósito de un único bien. Cortina, resalta la dimensión educativa de la 

sociedad civil:  

En ella aprendemos las virtudes de la obligación mutua, precisamente porque son grupos 

en los que participamos voluntariamente, en los que las malas acciones no se castigan con 

una ley impersonal sino con el desagrado de los familiares, los amigos y los colegas. 

(1997, p. 120).  

 Las relaciones que se tejen en estos grupos son en tal sentido tan elevadas que resultan 

una verdadera escuela de democracia y participación. No es látigo o el castigo, mucho menos el 

Gendarme Necesario lo que constituye el medio de aprendizaje, es la sensibilidad social. El 

móvil no es ni siquiera el incentivo económico lo que resulta el motor. Encontramos una sublime 



 
 

118 
 

justificación para esta postura de parte de la referida autora: “las razones del corazón superan con 

mucho a las del temor y el cálculo. Participar en las comunidades y asociaciones de la sociedad 

civil es, en consecuencia, el mejor modo de aprender a ser buen ciudadano”. (1997, p. 119).  

  Ahora bien, hay una precisión muy importante hecha por Cortina sobre la relación que 

existe entre sociedad civil, ciudadanía y democracia. Los ya citados teóricos de la sociedad civil, 

según Cortina, cayeron el error de la subordinación en instrumentalización. Si es bien es cierto 

que la sociedad civil y sus espacios grupales de asociación, potencian la participación, también lo 

es que la ciudadanía no depende de ella. La ciudadanía es valiosa en sí misma.  

 Este empeño de sacudir el polvo a la ciudadanía civil y reconocer su valor en sí misma, 

hace que emerja el elemento ético perfectamente conectado con la universalización ética. Esta 

comprensión invita a poner la mirada más allá de la mera asociación para descubrir una 

vinculación mayor, amplia y universal. Afirma Cortina: “Y es que es el impulso ético más que la 

civilidad nacional o estatal, el que exige, el que incita a traspasar los límites individuales y 

grupales hacia una ciudadanía cosmopolita”. (1997, p. 120).  

 El impulso ético pasa los límites impuestos por los grupos o sociedades. La 

universalización invita, no solo a obedecer a la familia o microsistemas, pone también su mirada 

en profesionales, diversos sectores y la opinión pública. Es una necesaria llamada de atención 

revitalizar la aristocracia. La vida profesional debe volver a encontrar su lugar y compromiso en 

la vida social de las naciones. Este proceso pasa por la aristocracia, la cual, estando de capa 

caída, debe descubrir la belleza de un ejercicio profesional de calidad y esto no es cosa de pocos 

sino de todos. Dice Cortina: “Son tiempos, pues, no de repudiar la aristocracia, sino de 

universalizarla, no de despreciar la vida corriente, sino de introducir en ella la excelencia”. 

(1997, p. 137).  



 
 

119 
 

 

3.6 Una nueva dimensión: La Ciudadanía Mediática.  

 En este contexto, lo mediático está íntimamente unido a lo virtual. Un mundo explorado 

forzosamente gracias a la pandemia y que abrió un sinfín de oportunidades, no todas ellas 

óptimas o bondadosa, generando una gran deuda con quienes acceden a él. En este entorno 

también hay graves riesgos de vulnerabilidad. Cortina sostiene una importante sentencia que 

guarda estrecha relación con la humanización de los espacios virtuales: “proteger a los más 

vulnerables y a las gentes de ser violados sus derechos”. (2004, p. 1).  

 En la filosofía de Cortina se relaciona muy bien lo jurídico y lo deontológico, unido por 

el imperativo categórico kantiano cuyo punto de partida es evitar la instrumentalización y el 

dañar a las personas. Razón por la cual hay que procurar humanizar aún más estos espacios. 

Afirma Cortina:  

Los medios de comunicación deben potenciar a las personas además de proteger, al 

empoderarlas, significa que tendrán la capacidad para decidir y juzgar su propio estilo de 

vida, lo que implica la vital importancia que posee una ética de los medios en función de 

la formación de ciudadanía para crear una sociedad democrática en todas sus 

dimensiones, gracias a la relación política que se establece entre cada ciudadano y su 

comunidad política (1997, p. 45).  

 La ciudadanía mediática también debe forjarse y alcanzarse. Lo ha definido Cortina de la 

siguiente manera: “personas que son también protagonistas en ese decisivo ámbito que es el de 

los medios de comunicación”. (2004, p. 2); esta ciudadanía se autorresponsabiliza, asume su 

compromiso desde la vida profesional, crea un ethos capaz de realizar prácticas que impacten en 

la ida social y que respondan al proyecto de ciudadanía. La sensibilización del ethos, y en 



 
 

120 
 

manejo de la información adecuada en una sociedad es también un compromiso profesional 

dentro de la cual está también el correcto ejercicio profesional de los ciudadanos que aspiran la 

universalización de la aristós. Al respecto del compromiso y la responsabilidad, sostiene Cortina:  

Ese ciudadano mediático debe exigir la calidad del entretenimiento que los medios le 

brindan, y ahí radica su responsabilidad de analizar el grado de excelencia que los 

profesionales de los medios dan para su crecimiento integral, combinando imaginación 

creadora y deseo de aumentar la libertad de los ciudadanos. (2004, p. 2).  

 Este desafío no se puede desestimar. No es un ejercicio simple el formar ciudadanos 

mediáticos. El poder en las diversas sociedades tiene un componente de comprensión que se 

entiende desde la información como mercancía y poder. El esfuerzo debe ser por acrecentar la 

responsabilidad de cada persona frente a su propia realidad y el compromiso a fin de ser crítica 

frente a la cosa pública. Es una tarea de los profesionales de la información y de todos, construir 

la realidad mediática empleando en delicado y difícil criterio de la neutralidad.  

 

4.  Ética de la razón cordial  

Una ética ciudadana se alcanza y se funda en la educación y la formación. Cortina vuelve 

a la visión ética y considera que esta es creadora de un carácter y no de adoctrinamiento de 

principios. La ética no puede convertirse en un catálogo de principios para luego materializarse 

en normas de comportamiento.  Es imperioso retomar su sentido más originario: una forma 

continuada de hacer, de comportarse y de estar en el mundo. En este sentido, explica Cortina:  

El reconocimiento recíproco y cordial es el vínculo, la ligatio que genera una obligatio 

con las demás personas y consigo mismo, un reconocimiento que no es sólo lógico, sino 



 
 

121 
 

también compasivo. Con los seres no humanos, cuando son valiosos y vulnerables y 

pueden ser protegidos, no hay reconocimiento recíproco, claro está, pero sí un aprecio de 

lo valioso que genera una obligación de responsabilidad. (2009, p. 11).  

 Toda persona es un ciudadano y no nace fuera de un contexto social, al contrario, en él 

debe cumplir con compromisos y deberes vinculantes con la gran ciudad, pero además nace con 

esta condición de ser social. Es decir, no se puede renunciar a lo que es ontológicamente. Se ha 

desvirtuado el ejercicio de la política a una simpatía proselitista, pero esto no define lo otro. La 

ciudadanía también exige una conducta moral, tal como lo afirma Cortina: 

Por «moral» -recuerdan los comunitarios- se entendió en Grecia el desarrollo de las 

capacidades del individuo en una comunidad política, en la que tomaba conciencia de su 

identidad como ciudadano perteneciente a ella; lo cual, además, le facultaba para saber 

cuáles eran los hábitos que había de desarrollar para mantenerla y potenciarla, hábitos a 

los que cabía denominar virtudes. (1995, p. 50) 

Las comunidades y ciudades, se distinguen y se conocen por una cartografía, también el 

comportamiento de los ciudadanos posee una cartografía, un mapa para indicar el cómo son los 

hábitos en nosotros, las virtudes imitables, las cuales sirven de modelo. “hay virtudes que 

sabemos hemos de cultivar, hay deberes que es de responsabilidad cumplir”, tal como afirma 

(Cortina 1995, p. 50). La ciudadanía no se da simplemente por estatus o declaración formal de la 

misma, ella precisa para su construcción, el desarrollo de las capacidades individuales a fin 

ejercer plenamente los derechos y deberes propios.    

La mirada de Cortina contempla la historia humana como la conquista de una justicia que 

antes era terreno de beneficencia o si se quiere de paternalismo. Kohlberg propone la evolución 



 
 

122 
 

de la conciencia moral de la sociedad y Habermas se suma a ella, Cortina interpreta este 

desarrollo como un proceso en la idea de justicia en el que se han ido reconociendo derechos que 

antes eran patrimonio de la beneficencia.  

Es cierto que este progreso no debe ser ilimitado pues hay necesidades humanas que no 

pueden ser exigibles como razones de justicia, la necesidad de amor, por ejemplo. El hecho de 

que haya cuestiones que no caen en el terreno de la justicia no quiere que se opte por “una razón 

perezosa”, sino por una razón diligente, prolija, en la cual se amplía el ámbito de lo posible. Es 

en suma, hacer real lo posible. Precisamente, la política no es el reino de la moral sino el reino de 

lo posible; en ella lo utópico es sustituido por la realidad social que cambia constantemente. 

El diálogo es una de las maneras más originarias y genuinas para educar. Sea cual fuere la 

dimensión a la que se pertenezca, éste siempre será la primera y más natural herramienta para la 

educación. Entre Adela Cortina y Aristóteles se puede establecer este recurso dialógico a partir 

de la racionalidad filosófica y la ética ciudadana. El pensamiento de Cortina es profundamente 

kantiano, como ella misma se define, y desde allí piensa su ética. Se trata de una propuesta 

racional la cual no se aleja de Aristóteles.  

En la filosofía aristotélica no encontraremos una distinción entre racionalidad científica y 

racionalidad filosófica. Los diagrámatas o teoremas aristotélicos, no asumen esta división. En el 

tratado sobre la interpretación se nos advierte a cerca del juicio donde se sitúa el ámbito de la 

verdad y de la falsedad. Así se lee en la obra de Aristóteles: “en efecto, lo falso y lo verdadero 

giran en torno a la composición y a la división”. (p. 1). Esto es igual a afirmar la racionalidad 

como la construcción del juicio falso o verdadero. En efecto, para fortalecer esta racionalidad en 

el «ser» es necesaria la formación. En palabras de Aristóteles la logos apophatikós, es decir, la 



 
 

123 
 

razón del ser formada, educada. La ciudadanía requiere una construcción apofática, en palabras 

de Aristóteles. 

Como vemos, la racionalidad filosófica construye y sostiene un teorema cuya incidencia 

social se evidencia en el comportamiento de los ciudadanos. Una ética ciudadana se alcanza y se 

funda en la educación y la formación. La logos apophaticós y la capacidad de decidir. En 

relación a la cita anterior, y teniendo como elemento esta nueva dimensión de la 

Transmodernidad, nos encontramos con el desafío del desarraigo, es decir, ha hecho creer a 

quienes viven en las ciudades un individualismo aislado, cada vez más alejados del ser persona.  

 

5.  La Educación: un nuevo paradigma para un nuevo ciudadano 

Debemos aprender a ser ciudadanos, una frase que recoge lo urgente de una valoración 

trascendental de la educación política. Cortina, lo dice de una manera kantiana:  

La educación del hombre y el ciudadano ha de tener en cuenta, por tanto, la dimensión 

comunitaria de las personas, su proyecto personal, y también su capacidad de 

universalización, que debe ser dialógicamente ejercida, habida cuenta de que muestra 

saberse responsable de la realidad, sobre todo de la realidad social, aquel que tiene la 

capacidad de tomar a cualquier otra persona como un fin, y no simplemente como un 

medio, como un interlocutor con quien construir el mejor mundo posible.  (1999, p. 119 y 

120).  

Los sistemas educativos son cohabitadores en la polis, también lo es la familia como 

primer micro sistema. Todos deben proporcionar herramientas para educar políticamente. El 

énfasis en la antropología y simultáneamente en el republicanismo manifiesta la necesidad de 



 
 

124 
 

una construcción ciudadana común, dispuesta a establecer valores nacionales, de reconocimiento 

y de conducción de una autoridad legítima que coadyuve a la conformación del Estado. 

Teresa González Corvera Luna es la autora de un cuaderno de formación sociopolítica 

que se intitula: Democracia y Formación Ciudadana, publicado en México por el Instituto 

Federal Electoral durante el año 2010. Se trata de una obra que entrelaza tres conceptos que están 

íntimamente unidos y que se convierten en pilares de nuestra investigación: Educación, 

Ciudadanía y Democracia. Así lo afirma la autora: 

Educación, Ciudadanía y Democracia son conceptos ideales portadores de utopías y 

también realidades empíricas. Son tres conceptos dinámicos que tienen luz propia y se 

alumbran entre sí, y comparten la tensión entre lo que de hecho se da o es probable 

(realidad) y lo que es deseable (idealidad). (2010, p. 9): 

Para González, estos tres conceptos expresan el vínculo de la construcción y participación 

en la ciudad. Su relación es estrecha y eso no los permite constar la historia. La formación 

ciudadana nos urge en los momentos actuales; no se puede excluir de la vida y misión de la 

escuela. González Luna afirma que: “la institución escolar, evidentemente, aparece como el 

principal vehículo que tienen los gobiernos democráticos para educar a los futuros ciudadanos”. 

(2010, p. 10). Para activar la racionalidad y la dependencia que existe en estos tres conceptos, 

comencemos por el modo de comprender la educación, frente a lo cual dice la autora:  

La educación es fundamentalmente un fenómeno social, en tanto afecta las condiciones 

de vida de las personas y determina, de manera decisiva, la integración de todos los 

sectores y grupos de la sociedad. Es, a la vez, una necesidad personal y un derecho 



 
 

125 
 

social, (…) El fenómeno educativo es de tal naturaleza que mantiene y profundiza el 

debate sobre cómo la educación influye en el desarrollo de las sociedades. (2010, p. 10), 

 La afectación de la educación a la realidad social es decisiva, crucial grave y urgente.   

Por esta razón es que no solo debe ser concebida como una estructura de consumo social capaz 

de formar a los profesionales que con su trabajo alcancen posiciones económicas y de 

importancia social, la educación, tal como la concibe Pierré Bourdieu (2008), lleva en sí el futuro 

y en ella radica “la condición mayor de acceso al ejercicio verdadero de los derechos del 

ciudadano”. (2008, p. 90). Es por medio de la educación a través de la cual se educa para el 

ejercicio de la vida ciudadana. La educación es el locus de la cultura cívica.   

 El otro concepto que propone la autora en este libro es el de ciudadanía. No podemos 

ocultar que esta palabra cobra cada vez mayor interés en el ámbito de la discusión filosófica 

tanto desde la educación como desde la Política. Es un tema crucial en nuestro tiempo. Así lo 

reafirma González: “la formación de la ciudadanía constituye un tema de interés permanente de 

educadores e investigadores del campo de la educación y la política, así como de quienes toman 

decisiones e intervienen en las políticas educativas del país”. (2010, p.13). Compete a todos, no 

es un tema privado, exclusivo y excluyente. Por eso es tan delicado y vulnerable. Se pueden 

establecer escala de valores y prioridades ciudadanas contrapuestas y que vayan totalmente en 

contra de la naturaleza de su definición. Para la autora la ciudadanía es:  

La igualdad ante la ley es el primer basamento contemporáneo de la ciudadanía: define 

quiénes son miembros de una sociedad en términos de derechos y deberes. Pero, cabe 

insistir, el ejercicio pleno de los derechos ciudadanos depende, de manera significativa, 

de los procesos de formación ciudadana que dotan a los individuos de las capacidades y 

competencias para participar y vivir en democracia. (2010, p.13).  



 
 

126 
 

 Hay un status jurídico que posee todo ciudadano cuando al nacer forma parte de un 

entorno, no obstante, la ciudadanía, -según la autora, - está ligada e inexorablemente unida a la 

conciencia que se tenga de ella.  Hay que aprender a ser ciudadanos. Las virtudes se deben 

fortalecer y esto se logra con el ejercicio de ellas. Las palabras capacidades y competencias que 

propone la autora manifiestan “un proceso” previo, en el que no solamente formarán parte los 

elementos de la educación formal: la escuela y sus derivados, sino que deben entrar a formar 

parte, -y aquí mi consideración novedosa-, todos los sistemas educativos que hacen vida en la 

ciudad, incluida la familia como primer micro sistema.   

El concepto de Educación No Formal, es un intento de reivindicar los ejercicios 

educativos amplios, serios y necesarios para la sociedad. Sin embargo, su definición puede estar 

impregnada de una carga semántica incorrecta.  Bajo ningún pretexto la educación carece de 

forma, ni en su ejercicio, ni en la aplicación.  Ella también posee exactitud y puntualidad. El que 

un término adquiera una connotación convenida por un grupo social —o comunidad científica—, 

no elimina su significación en términos etimológicos. “ha sido un tipo de educación 

infravalorada, académica, pedagógica y oficialmente” (2010, p. 12) 

La educación como ciencia ha ido respondiendo dinámicamente en cada contexto y en 

cada sociedad, se trata de un nuevo planteamiento metodológico, es decir, la Educación es a la 

sociedad como la flor a la primavera, como el sol al día, educar es despertar capacidades al 

servicio de la realidad. Afirma González:  

Educar es, ante todo, una praxis orientada a capacitar a las personas a leer e interpretar la 

realidad y a asumir responsabilidades frente a ella y, por consiguiente, educar en la moral 

significa formar en y para la responsabilidad frente a los demás. (2010, p. 32).  



 
 

127 
 

En torno a lo afirmado por González Luna (2010), Gabriel Almond y Sydney Verba, 

(1970), representan un marco de referencia importante en cuanto a los estudios sobre la cultura 

política, determinada e influenciada por los procesos de socialización, de modo muy especial por 

la educación. Ambos autores introducen y proponen el concepto de “cultura cívica” y fue 

concebida como una combinación de actitudes y orientaciones de orden cognitivo, afectivo y 

evaluativo de los ciudadanos, miembros de la polis la cual es comunidad que manifiesta y 

expresa fenómenos políticos, y se mezclan diversos aspectos democráticos y modernos y 

patrones con comportamiento tanto autoritarios como tradicionales 

Un ser humano distinto requiere una educación distinta. La educación no formal se 

constituye como el nuevo paradigma. El concepto de educación propuesto en el Concilio 

Plenario de Venezuela, convocado por la Iglesia Católica Venezolana en el año 2007, 

encontramos dos dimensiones importantes de la Educación: el hecho social y el hecho 

antropológico, ambas en estrecha relación con el paradigma antes mencionado:  

La educación es un ministerio de servicio al hombre y al mundo. Proceso dinámico que 

dura toda la vida de la persona y de los pueblos. Recoge la memoria del pasado, enseña a 

vivir hoy y se proyecta hacia el futuro. (2007; 3, 1). 

 La educación no solo como un hecho social sino como un acontecimiento humanizador, el 

cual permite la relacionalidad y la trascendencia, involucrando a todos los sistemas. Cooombs y 

Ahmed, aportan un concepto de educación no formal. Se trata de una definición la cual se 

distancia de las estructuras oficiales: “toda actividad, organizada, sistemática, educativa, 

realizada fuera del marco del sistema oficial para facilitar determinadas clases de aprendizajes, a 

sub grupos particulares de la población, tanto adultos como niños”. (1975, p. 25). Según la 



 
 

128 
 

definición precedente, la no formalidad de la educación no la excluye de una estructura, la inhibe 

de una vigilancia oficial, más no de una estructura.  

 El nuevo contexto geopolítico y social nos impone una revisión urgente. La comisión 

internacional establecida por la UNESCO en noviembre de 2021 tiene la finalidad de emprender 

este camino. En el resumen del informe se hace un claro llamado a integrarse a este movimiento 

universal:  

Es esencial que todos puedan contribuir a forjar los futuros de la educación: niños, 

jóvenes, padres, docentes, investigadores, activistas, empleadores, líderes culturales y 

religiosos, etc. (…) Ahora nos enfrentamos a una importante disyuntiva, a saber, seguir 

por un camino insostenible o cambiar radicalmente de rumbo. (2012, p. 11).  

Los sistemas religiosos educan, forman parte de la sociedad y por esta condición, educan. 

La Iglesia Católica se inserta dentro de esta responsabilidad de educar. El campo de acción a 

través del cual llega a tantos por medio de su predicación la compromete con el educere y la 

incluye en el estamento de la no formalidad, al menos en este ámbito. En palabras de Hegel, 

(1965), la educación es un movimiento dialectico, que entra en la conciencia para ser una 

verdadera experiencia, una experiencia contextualizada.  

Debemos tener una carta bajo la manga, una respuesta efectiva generada por todos. 

Parece que ya no nos interesa qué aprendemos, cómo aprendemos o para qué aprendemos. Al 

parecer solo nos inquieta el por qué. Tampoco nos preguntamos qué debe hacer la educación 

para adaptarse a los nuevos tiempos, sino qué debe hacer la educación para dar forma al futuro. 

La propuesta no debe ser solo ontológica sino metodológica. Con respecto a estas preguntas, en 

la metodología kantinana, encontramos en la Crítica a la Razón Pura, las tres cuestiones en las 



 
 

129 
 

cuales el autor pone todo su interés: “todos los intereses de mi razón, (tanto los especulativos 

como los prácticos), se resumen en las tres cuestiones siguientes: ¿Qué puedo saber? ¿Qué debo 

saber? ¿Qué puedo esperar?”. (2005, p. 456). Esta puede ser una pista concreta para establecer 

elementos que respondan a la nueva manera de educar en la ciudadanía.  

En el afán de responsabilizar solo a la educación formal de brindar las herramientas para 

la formación de la persona como sujeto social, es decir, como ciudadano, evidenciamos algunas 

carencias o deficiencias las cuales reflejan cómo el producto generado en los Sistemas 

Educativos formales, no es lo esperado o necesitado en la polis; no se corresponde con la suma 

de las partes recibidas por estos Sistemas de Educación referidos. La educación ciudadana no es 

solo una responsabilidad de los sistemas educativos formales, afirmar esto es una injusticia 

pública. En todo caso, son todos los sistemas, quienes, a cuatro manos, procuran brindar la 

formación de los ciudadanos.  

En tal sentido González Luna, ampliando la mirada de la razón de ser de la educación, 

considera: “La educación no debe limitarse a la transmisión de conocimientos, le corresponde 

contribuir a la construcción de una cultura cívica que predispone a los ciudadanos a participar en 

la política y a hacer propios los principios y prácticas democráticos”. (2010, p. 17).  

La Educación es la sabia de la sociedad. Por ella se fundan las bases necesarias para la 

convivencia, para el desarrollo. La Educación se convierte en el alma de la vida de toda 

sociedad, establece los parámetros, define los límites y alcances del comportamiento humano en 

el entorno social; es la Educación el pulmón para proporcionar todo el oxígeno a fin de generar 

el compromiso ciudadano en el contexto vital.  Cuando la Educación no cumple con este rol, la 

crisis pasa del plano antropológico al plano sociológico.  



 
 

130 
 

 La propuesta hecha por la Iglesia venezolana, representa un desafío. En virtud de intentar 

superar una comprensión limitada de la educación, como un acto puramente inmanente. 

Reflexionar sobre la educación ha pasado de un extremo al otro, de una educación absolutista, 

dominadora a una educación liberadora, no obstante, tanto un extremo como el otro, deja por 

fuera el protagonista de este proceso consuetudinario, permanente, el ciudadano. La educación 

tiene como principio primero y último a la persona, con su respectivo dinamismo, la memoria, la 

cultura (los pueblos), y sus relaciones espacio-temporales. La educación no solo como un hecho 

social sino como un acontecimiento humanizador, el cual permite la relacionalidad y la 

trascendencia, involucrando a todos los sistemas.  

En atención al concepto sobre educación, ahora acerquémonos a la definición de las tres 

dimensiones, es decir, a los tres sistemas educativos. Lo formal, por su parte, contiene en sí 

mismo la formalidad, es decir, un modo de desarrollo o ejecución que se ajusta a determinados 

requisitos o parámetros. La idea de la educación formal alude al proceso formativo dentro de la 

escuela. El camino integral cuyo punto de partida es lo inicial o educación primaria, pasando por 

la secundaria, y teniendo como punto de llegada en la formalidad, la educación superior en 

donde se esclarece la opción profesional del ciudadano. En este mismo orden y dirección, Soto y 

Spideo, consideran la educación formal como aquella: 

Situada dentro del sistema escolar sometida a horarios más o menos fijos, organizadas en 

etapas, ciclos, niveles, existe una planificación del proceso educativo de acuerdo con el 

Diseño Curricular Base y con los proyectos curriculares de etapa, en los cuales se fijan 

los objetivos, y contenidos exigidos por cada nivel. (1999, p. 315). 

Es evidente entonces la presencia de un programa donde se establecen los objetivos 

educativos. También se estipula la carga horaria propia de cada asignatura y dentro de la cual se 



 
 

131 
 

desarrolla el proceso de enseñanza-aprendizaje de los estudiantes.  Todo esto para favorecer los 

resultados esperados en los centros escolares.  

  Habiendo analizado sucintamente el concepto de la educación formal, en la comprensión 

sistémica de la educación, le corresponde el turno a la educación no formal, en la cual podremos 

especial atención en el curso de nuestro trabajo en virtud de ser el lugar donde se sitúan los 

sistemas religiosos en el marco educativo global. La formación ciudadana no se agota en las 

escuelas. Ya hemos referido la necesidad de asumir la tarea de educar al ciudadano en todos los 

ámbitos. La sociedad también educa.  

Continuando con la diferenciación planteada por vez primera por Cooombs y Ahmed, 

quienes sugirieron comprender la educación desde estas tres perspectivas, vamos a recordar el 

concepto de educación no formal aportado por ellos. Se trata de “toda actividad, organizada, 

sistemática, educativa, realizada fuera del marco del sistema oficial para facilitar determinadas 

clases de aprendizajes, a sub grupos particulares de la población, tanto adultos como niños”. 

(1975, p. 25).  En esta categoría entran una serie de actividades educativas. Son diversas las 

instituciones que aplican programas formativos, intentan adaptar a las diversas necesidades de 

aprendizaje de cualquier grupo de la población y no estando sujetos a los cánones formales de los 

sistemas propuestos por las autoridades educativas, logran tener amplio alcance en la aplicación 

de sus contenidos.  

 La educación no formal puede integrar todos los exosistemas. Hablar de educación no 

formal no representa considerar un recorrido improvisado, los sistemas no formales educan, 

enseñan y la enseñanza puede tener un valor agregado: es el modelaje implícito. Si los diversos 

responsables de la educación todos los actores sociales, logramos presentar la belleza de una vida 

ciudadana coherente, comprometida, capaz de construir la gran ciudad, entonces la ciudadanía 



 
 

132 
 

redescubrirá, sin pragmatismos políticos y desde una genuina antropología política, su auténtico 

rol.  

El tercer estadio de la comprensión de los sistemas educativos, es la educación informal. 

La expresión “informal” puede contener en sí misma una connotación peyorativa, es decir, lo 

informal suele despreciarse por no representar un discurso coherente, lógico, ordenado. Los 

referidos precedentemente Coombs y Ahmed, afirman a cerca de la educación informal:  

Educación informal tiene aquí el sentido de un proceso que dura aquí toda la vida y en el 

que las personas adquieren y acumulan conocimientos, habilidades, actitudes y modos de 

discernimientos mediante las experiencias diarias y su relación con el medio ambiente. 

(1975, p. 25).  

 Este concepto clásico nos ubica frente a las características de la educación informal. Por 

una parte, lo extenso del proceso; en otro sentido los agentes intervinientes en nuestra vida y, por 

último, la capacidad de asumir habilidades y destrezas para desarrollarlas y ponerlas al servicio 

de la polis. Una condición que parece superar la comprensión de la educación por competencias.  

 La transformación de la persona es la razón de ser de la educación. Partiendo de nuestra 

realidad conceptual, se pueda impregnar la teoría tradicional de la formación ciudadana como un 

suministro de datos inservibles, innecesarios y, siendo así, esto se convierten en un elemento 

curricular a superar. La educación ciudadana dejó de impactar la sociedad, ya no la replantea 

genuinamente, antes bien, salió de la estructura. Solo con distinguir los símbolos patrios, 

recordar algunas fechas históricas y con cantar el himno nacional una vez a la semana no 

alcanzaremos el compromiso ciudadano propio de la persona, o dicho de otra manera, como ser 

político, condición irrenunciable, insustituible.  



 
 

133 
 

La naturaleza política de la persona no necesita ser aprendida, el ciudadano nace con ella, 

necesita ser educado. La necesidad de un nuevo concepto de ciudadanía y de la comprensión de 

la política como nueva ciencia, no representa una redefinición puramente curricular o 

metodológica, es también actitudinal. Una comprensión mucho más amplia del diálogo ético 

ciudadano.  

 

6.  Agustín de Hipona: del Amor Socialis, Conconrs y Communio  

 La ciudadanía y su ejercicio responsable y consciente, implica la evidencia de ciertas 

consecuencias, es decir, una relación intrínseca entre el compromiso social y la responsabilidad 

política. En el centro de la vocación universal del cristianismo, la religión propulsa el 

compromiso ciudadano. Agustín de Hipona asume el reconocimiento característico explícito y 

articulado de proyectar la relación entre evangelio y ciudadanía. Más allá del tiempo y del 

espacio; superando los límites de la raza; de la lengua y la cultura, invita a los cristianos de su -

época y de esta época-a resurgir de la crisis en la cual se encontraba la política romana. Agustín, 

(a quien también nos referiremos como el Obispo de Hipona o el Obispo Africano), comprende 

que la fluidez de la política no comporta un fin de la historia sino un cambio de época.  

 Luego de habernos acercado a Adela Cortina y entrar en la Teoría de la Ciudadanía unida 

a la Ética de la Razón Cordial, le corresponde el momento al Obispo Agustín. Procuraremos 

acercarnos a una palabra que trasversalmente recurre toda la literatura agustiniana y que ha sido 

explicitada por este importante pensador de diversas maneras. Lepelley, ha afirmado en relación 

al concepto de ciudad en los textos de Agustín: “para comprender el pensamiento agustiniano, 

resulta muy conveniente e importante analizar el contenido de la noción de civitas en sentido 



 
 

134 
 

profano. Ya que de esa manera fue comprendido por los autores que le fueron contemporáneos”. 

(2017, p. 942). La observación hecha por este autor en uno de los textos más importantes y 

referenciales sobre los escritos de Agustín de Hipona, resulta conveniente ya que debemos hacer 

una comprensión integral, es decir, cultural, e ideológica de la civitas en el mundo romano, así 

como también descubrir el funcionamiento de las instituciones municipales en las civitates del 

Imperio. Desde el punto de vista semántico, Lepelley nos recuerda:  

En el lenguaje corriente, durante el tiempo de Agustín, la palabra civitas era usada 

refiriéndose la cittá (ville). Ahora bien, en el sentido clásico, y amplio de la palabra, se 

mantenía el significado que una civitas era ante todo un grupo de ciudadanos, y después 

el territorio geográfico urbano y rural que se les había asignado. Al final, la cuidad estaba 

en primer lugar”. (2017, p. 943).   

 La ciudad se comprendía desde la dimensión territorial (geográfica) y la dimensión 

ciudadana (política), privilegiando naturalmente, Agustín la dimensión política que prevalece 

ante el tamaño o dimensiones del territorio. No pretende en Obispo Africano aplicar esta palabra 

al doble significado que él mismo plantea: La Ciudad de Dios y la ciudad terrena. Esta 

diferenciación la emplea desde el punto de vista teológico.  

 Como afirma Ratzinger “il concetto di Agostino della civitas Dei trova gía tracciati a 

trarverso i significati oggettivi giá recepiti di civitas l´estenzione e l´ambito in cui se né puó 

sviluppare l´intimo contenuto” (2011, p. 271). En el significado que Agustín le da a la palabra 

civitas, hay nuevos elementos, según afirma el Cardenal Ratzinger. Es la suma del significado 

tradicional del cual hemos hablado precedentemente más una realidad comunitaria y social en el 

orden espiritual. Una diferenciación que da origen a la doctrina de las dos ciudades y que se 

comprende de esta manera en palabras de Agustín de Hipona: “identificar en sentido “místico” 



 
 

135 
 

(mystice), la expresión “dos ciudades” las dos maneras en la cual se presentan los hombres en 

esta ciudad. Por una parte, aquellos que viven según los hombres y aquellos que viven según 

Dios”. (2011, p. 82).  

6.1 Una lectura clásica y cristiana de la Civita 

 Van Ort, uno de los especialistas más reconocidos en los estudios agustinianos en lengua 

anglosajona, hace una importante aportación en la comprensión estos términos:  

“l’esatto equivalente di civitas è regnum e che il termine spagnolo ideale per tradurlo è 

appunto reino. (…) la traduzione migliore di civitas in inglese è city.  Quando Agistino 

usa la parola civitas, dovremo pensare anzitutto all’antico concetto di polis, la città 

Stato. Qui gli elementi di comunità política e religioni sono inseparabili”. (1991, p. 104).  

 La comprensión de la civitas, según hemos leído, no se reduce en la literatura agustiniana 

solo en el sentido cristiano, también es influenciada por la comprensión profana, tal como la 

entendían los escritores clásicos de su época. Esta precisión indica que la palabra civitas puede 

asumir significados que pertenecen a muy diversos órdenes y niveles conceptuales diferentes 

entre sí.  

 En los diversos estudios se puede percibir que uso propio y figurado que Agustín le da a 

la palabra civitas. Forcellini, quien también se ha caracterizado por sus profundos aportes a la 

comprensión del término en la literatura del Obispo Africano, sugiere dos sentidos amplios en su 

uso. Por una parte, el abstracto y por otra el sentido concreto. Así lo plantea Forcellini:  

Nel censo propio astratto, civitas significa la condizione di cittadino e diritti a essa 

connesi, overo il diritto stesso dei cittadini, che più essattamente è chiamato ius civitatis 

(…) Nel censo concreto, invece, civitas significa la moltetudine di cittadini che abita 

nello stesso luogo, e vive secondo lo stesso diritto. Questo censo indica la comunità del 



 
 

136 
 

popolo o dei cittadini, che vive secondo lo stesso dirito e forma un solo corpo statuale 

(respubblicae corpus). (2024, p. 3).  

 Estamos frente a una afirmación que pretende resaltar sustancialmente, la comunidad 

como Estado, es decir, el Estado comprendido como como una comunidad de individuos 

(pueblo), establecida en un determinado territorio y organizada según el ordenamiento jurídico 

independiente y efectivo. La afirmación de Forcellini se distancia de la comprensión del Estado 

como un conjunto de estructuras dispuesta solo al gobierno, como un aparato administrativo.  

 Otra de acepciones de la civitas, indica también un grupo de ciudadanos los cuales 

habitan en una ciudad (urbs). Catapano, considera que esta acepción es todavía más específica de 

otras que hemos analizado. Resulta que esta pone su atención en la convivencia, no tanto en la 

organización política: “La ciudadanía entendida como la población que conforma una ciudad”. 

(2018, p. 174). En una definición ofrecida por el Forcellini, podemos leer que la civitas es: “il 

luogo in cui risiedono i cittadini, ossia la cita come urbs, il complesso degli edifici e delle mura 

che le circondano; in una parola, la “città”, come la intendiamo comunemente noi oggi” (2018, 

p. 179).  Según el citado documento digital, esta segunda acepción se distancia de la clásica 

definición de Cicerón. Para este autor, la civitas era comprendida de un modo diverso de la urbs, 

más bien, es la res pubblica, es decir, un nivel mucho más administrativo, es decir, una forma de 

gobierno de los ciudadanos.  

 Precisamente son tres las acepciones clásicas de la civitas y la concepción de ella como 

una administrativo, es la tercera en el sentido propio del término. El Forcellini designa la civitas 

“come la forma di goberno, (monarchicha, democrática, ecc.) con cui la comunita dei cittadini e 

amministrata (potremmo dire il “regime” político, in accezione neutra)” (2018, p. 175). Este 

tercer uso o acepción de la palabra, se evidencia la dimensión Estatal e Institucional de la civitas. 



 
 

137 
 

Es decir, la administración en la ciudad, tan necesaria y urgente, pasa por el equilibrio y la 

solidez que las diversas instituciones pueden proporcionarle para su estabilidad. Como podemos 

observar, son tres concepciones que se diferencian del sentido figurado. No es solo una “società” 

o una simple “comunità”.  

 La civitas en la literatura agustinana, en el sentido político, se puede comprarar más con 

una Gemeinschaft (comunidad) que con una Gesellschaft (sociedad), obviamente, conservando 

elementos naturales que integran y definen esta última. Pero en los textos del Obispo de Hipona 

el sentido figurado de la civitas, no es una simple definición administrativa. Este sentido lo 

emplea para designar a la ciudad “mística”. El lugar donde confluyen los buenos y los malos. 

Nos acercaremos ahora a la definición de civitas en los escritos de Agustín de Hipona.  

 

 

6.2 La civitas: comunita et conconrs.  

 El recorrido que hasta ahora hemos realizado, nos permite ir en ascenso, es decir, al 

acercarnos lo más posible a la definición agustiniana y su genuino significado. A través de una 

sencilla sinopsis, vamos distinguir las diversas fórmulas del escrito agustiniano. Para esta 

importante precisión conviene profundizar en el aporte de (Anoz, 2002, p. 229-312). La 

Cronología de la producción Agustiniana servirá para identificar el contenido, los conceptos y las 

relaciones entre ciudad, ciudadanos y concordia. Es un cuadro sencillo que contiene la 

progresión de los textos, ubicados desde las fechas de producción, el nombre del documento y la 

referencia textual. Los textos han sido cotejados y ubicados con las Obras Completas de San 

Agustín.  

 



 
 

138 
 

 I II III IV V 
Nombre de 
la Obra 

Questiones 
Evangeliorum 
2, 46, 3 
(Cuestiones 

sobre los 
Evangelios) 

Espistola 
138, 2, 10 

(Carta 138) 

De Civitate 
Dei 1,15,2 
(La Ciudad 

de Dios) 

Epistola 
155,3,9 

(Carta 155) 

De Civitate Dei 
1,15,8 

(La Ciudad de 
Dios) 

Fecha 403 - 404 Final del 411 412 - 413 416 419 - 420 
Contenido  En efecto, la 

ciudad no la 
forma 
cualquier 
grupo de 
seres 
animados, 
sino una 
multitud de 
seres 
racionales, 
unidos por el 
vínculo de 
una ley única. 

¿Qué es el 
Estado sino el 
bien común del 
pueblo? El bien 
común es 
interés de los 
ciudadanos. ¿Y 
qué es la 
ciudad sino una 
multitud 
reunida por el 
vínculo de la 
concordia? En 
esos autores se 
lee así: «Una 
multitud 
dispersa y 
vagabunda se 
convirtió, en 
breve, por la 
concordia, en 
un Estado». 

Es evidente 
que el 
bienestar de 
la ciudad 
no procede 
de una 
fuente 
distinta que 
el bienestar 
del 
individuo, 
puesto que 
la ciudad 
no es otra 
cosa que 
una 
multitud de 
hombres en 
mutua 
concordia. 

Esto hemos 
de desear 
tanto para 
nosotros 
como para el 
estado cuyos 
ciudadanos 
somos; 
porque un 
mismo origen 
tiene la 
felicidad del 
estado y la 
del hombre, 
ya que el 
estado no es 
otra cosa que 
una multitud 
concorde de 
hombres. 
 

Claro que, 
aunque éste sea 
el primer hijo 
del fundador de 
aquella ciudad, 
no se sigue que 
el padre le puso 
su nombre a la 
ciudad fundada 
cuando nació el 
hijo: no podía 
uno solo 
formar una 
ciudad, que no 
es otra cosa 
que una 
multitud de 
hombres 
unidos entre sí 
por algún 
vínculo social. 
Más bien, 
cuando la 
familia de 
aquel hombre 
se hizo tan 
numerosa que 
tuvo ya las 
características 
de un pueblo, 
fue el momento 
propicio para 
fundar una 
ciudad y darle 
el nombre de 
su primogénito.

 



 
 

139 
 

 En los textos aparecen varias palabras claves que van construyendo y delineando el 

contenido. Una de ellas es “multitud”. La civitas no existe donde existe un solo individuo, como 

tampoco existe donde hay pocos. Al pensar en la familia como una comunidad no se puede 

identificar esta con la civitas, la familia es el fundamento antropológico de esta pero no es la 

civitas, esta necesita relativamente un importante número de individuos que luego serán 

llamados ciudadanos. En la primera formula del cuadro sinóptico de explica la característica 

fundamental de este grupo de individuos: racionales, es decir, individuos humanos, personas 

humanas.   

 Además de la multitud, hay otra palabra muy importante: “concordia”. La unidad de los 

seres racionales que integran la civitas deben estar unidos por la concors. Entre los miembros de 

la civitas hay varias dimensiones de unidad que generan vínculos. La Re-ligión, la podemos 

evidenciar, según el texto, de varias maneras. Por una parte, una dimensión jurídica: “el vínculo 

de una ley única”; otro de los elementos de unidad es la concordia misma: “el vínculo de la 

concordia”; un indeterminado vinculo que también se convierte en la unión espontánea: “unidos 

entre sí por algún vínculo”.  

Si tuviéramos que agrupar estos niveles de vinculación o categorías de vinculación, 

podríamos identificarlas como unidad social o vinculo social.  En la lengua italiana podemos 

identificarla mejor, me voy a atrever a hacer uso de ella para definirlo: legame. Las tres 

características no están enfrentadas entre sí, no son alternativas incompatibles, al contrario, 

deben ser leídas en unidad. Es una descripción distinta de la misma realidad. Las tres 

dimensiones no se excluyen o se contradicen, se integran.  

 Terravecchia, ha propuesta una definición de este legame social, la cual conviene 

revisarla y ponerla en consideración: “relación o grupo de relaciones sociales caracterizadas por 



 
 

140 
 

las obligaciones que deben cumplir quienes han están vinculados socialmente, y el vínculo que 

los une”. (2012, p. 96). no se trata solo de meras leyes, o de un cumplimiento aislado de los 

compromisos, es más bien el fortalecimiento de una relación social, cuyo fundamento es la 

convivencia propiamente dicha. Es una vinculación irrenunciable.  

 Hemos comenzado este apartado haciendo referencia a las palabras clave las cuales 

pueden ser conceptualmente, resumidas en dos: la hominum multitudo y la concordia. Esta 

última entendida como causa y efecto que une el vinculum social, ya sea de tipo civil o de tipo 

político. Sin temor a equivocarnos, hoy, la concordia de la cual habla el Obispo de Hipona y, -en 

la cual coincide con Adela Cortina en su Ética de la Razón Cordial-, puede identificarse o 

vincularse con la idea de la cohesión social.  Para Agustín, la noción del vinculum y de 

concordia en la realidad colectiva referida como civitas, son inseparables. Cuando se hace 

referencia a una, indefectiblemente se hace referencia a la otra.  

 La concordia, hasta ahora permanece en un nivel genéricamente social, no 

específicamente político. A este binomio de palabras se le podría agregar una más, y es la 

obediencia, es decir, el reconocimiento de una ley que permite la concordia en la multitud. 

Agustín lo afirma en la abundantemente citada obra De Civitate Dei: “La paz de una ciudad es la 

concordia bien ordenada en el gobierno y en la obediencia de sus ciudadanos”. (2019, p. 156). La 

obediencia a la que se refiere es a la ley, por lo que se puede traducir como un ordenamiento 

jurídico, es decir, la unidad de la norma jurídica positiva como derecho objetivo.  

 El mundo puede concebirse como una única civitas, común entre los dioses y los 

hombres. El punto de inicio es que todos pertenecen a la misma civitas en virtud de poseer una 

misma ley en común, la cual no es otra cosa que la recta ratio, la es inherente a la naturaleza 

racional de seres humanos y divinos, es decir, al mismo ámbito jurídico, al mismo ius.   



 
 

141 
 

 Una de las lecturas que contribuyó en Agustín para enmarcar en un contexto de teorías 

filosóficas los elementos más esenciales de su idea de civitas, es decir, de multitudo y concordia, 

unido al tercer elemento, lo ius, es Cicerón. Con la diferencia que mientras este declina a favor 

del iusnaturalismo, Agustín, de inclina por una mirada mucho más particular.  

La concordia se convierte en una unidad orgánica. El mismo no la reduce solo a una 

expresión o cohesión, es también una condición para quienes tienen la tarea de gobernar, y su 

relación con los gobernados ha de ser desde la concordia. Afirma Agustín:  

La paz entre los hombres es la concordia bien ordenada. La paz doméstica es la concordia 

bien ordenada en el mandar y en el obedecer de los que conviven juntos. La paz de una 

ciudad es la concordia bien ordenada en el gobierno y en la obediencia de sus ciudadanos. 

La paz de la ciudad celeste es la sociedad perfectamente ordenada y perfectamente 

armoniosa en el gozar de Dios y en el mutuo gozo en Dios. (2019. P. 198).  

 La concordia es la realidad en la cual descansa la moltitude y la ius. Esto es lo que 

significa la unidad orgánica de la civitas.  

 

7.  De la emergencia educativa al pacto educativo global: una propuesta humanizadora  

El periodo de aprendizaje se extiende por toda la vida. El conocimiento invade el ámbito 

de los demás y los enriquece; desde la infancia hasta el final de la vida, todos los medios hacen 

posible a una persona adquirir e impregnarse de conocimientos dinámicos del mundo; del 

entorno; y de sí mismo. Esta combinación integra flexiblemente los cuatro aprendizajes 

fundamentales según el significativo informe Delors: “aprender a conocer, aprender a hacer, 

aprender a vivir juntos y aprender a ser” (1996, p. 112). 



 
 

142 
 

A pesar de esta afirmación anterior, nos encontramos frente a un momento álgido. La 

educación necesita de nuestra atención y cuidado. Benedicto XVI afirma que estamos en una 

“gran emergencia educativa” (2008, p.1). La emergencia es una palabra cuyo significado expresa 

en sí misma la necesidad de no postergar, es decir, no se puede posponer su atención. El Papa 

Francisco, la ha llamado de un modo todavía más doloroso:  

Según algunos datos recientes de organismos internacionales, se habla de una “catástrofe 

educativa” —es un poco fuerte, pero se habla de una “catástrofe educativa”—, ante los 

aproximadamente diez millones de niños que podrían verse obligados a abandonar la 

escuela a causa de la crisis económica generada por el coronavirus, aumentando una 

brecha educativa ya alarmante —con más de 250 millones de niños en edad escolar 

excluidos de cualquier actividad educativa—. (2020, p. 1).  

 La Emergencia o Catástrofe Educativa tienen unas evidencias. La iniciativa del Pacto 

Educativo Global es una respuesta a la Emergencia Educativa. Son siete compromisos 

propuestos por el Papa Francisco, de cara al reto de una educación como proceso complejo y 

transformador. Se trata de una oportunidad para hacer de la educación un espacio donde se 

fortalezca la necesaria armonía. La finalidad, según el Papa Francisco, es “garantizar el acceso 

de todos a una educación de calidad, a la altura de la dignidad de la persona humana y de su 

vocación a la fraternidad” (2020, p. 3). En la educación se encuentra la semilla de la esperanza: 

una esperanza de paz y de justicia. Una esperanza de belleza, de bondad; una esperanza de 

armonía social.  

Esta respuesta no solo integra y salvaguarda la Educación como modelo transformador y 

de renovación interior, sino también, en este proceso, se proponen principios de racionalidad, 

fraternidad, solidaridad, compromiso por el Bien Común y ciudadanía. Ortega, considera que 



 
 

143 
 

“estamos ante una nueva conceptuación de la educación que revaloriza los aspectos éticos y 

culturales, el conocimiento de uno mismo y del entorno para hacer así del individuo un miembro 

de una familia y un ciudadano” (2005, p. 170). 

 El curso de nuestra investigación tal como lo hemos dejado claro, está entretejido por tres 

hilos de oro: Fe, Educación y Ciudadanía. La incidencia y mutua reciprocidad de estos 

conceptos, reflejan la una precaria realidad en la polis, requieren una respuesta urente. La 

mencionada urgencia es una preocupación de líderes y de la sociedad. Todo pertenece a un 

ámbito cuya competencia es de todos; todos somos responsables. En la carta que Benedicto XVI 

envió una a los fieles de Roma, aborda. Sostiene el Papa:  

Todos nos preocupamos por el bien de las personas que amamos, en particular por 

nuestros niños, adolescentes y jóvenes. En efecto, sabemos que de ellos depende el futuro 

de nuestra ciudad. Por tanto, no podemos menos de interesarnos por la formación de las 

nuevas generaciones, por su capacidad de orientarse en la vida y de discernir el bien del 

mal, y por su salud, no sólo física sino también moral. (2008, p. 1) 

 En estas ideas, encontramos a la educación no solo como concepto definitorio de la 

capacidad transmisora de conocimientos lejos de un contacto personal, al contrario, en la 

educación lo comunicacional fortalece lo humano; se trata de una preocupación propia de todas 

las esferas de la vida; nos obliga a poner en ellas todas las miradas y toda la atención. Educar es 

un ejercicio para transformar la vida y redimensionarla. No obstante, la dinámica del mundo 

transmoderno, la polis no puede dejar de asumir éste difícil proceso de transformación. 

Benedicto XVI es consciente de ello: “educar jamás ha sido fácil, y hoy parece cada vez más 

difícil” (2008, p. 1).   



 
 

144 
 

 No sería justo negar la capacidad de respuesta rápida tenida por las diversas plataformas 

digitales al ofrecer una solución eficaz en el contexto educativo, y aunque se han mostrado como 

paliativos, no solo evidenciaron una marcada discapacidad en las oportunidades educativas y 

tecnológicas, sino también, el mismo confinamiento permitió a muchos de los interlocutores de 

los Sistemas Educativos formales, no pueden quedar por fuera. Los problemas sociales están 

relacionados con la educación, tengamos esto en cuenta.  

 La Emergencia Educativa o la Catástrofe Educativa tienen unas evidencias, es decir, son 

comprobables según el dato objetivo. La Emergencia Educativa tiene unos indicadores y el 

Obispo emérito de Roma, Benedicto XVI, los delineas de la siguiente manera:  

Un clima generalizado, una mentalidad y una forma de cultura que llevan a dudar del 

valor de la persona humana, del significado mismo de la verdad y del bien; en definitiva, 

de la bondad de la vida. Entonces, se hace difícil transmitir de una generación a otra algo 

válido y cierto, reglas de comportamiento, objetivos creíbles en torno a los cuales 

construir la propia vida. (2008, p. 1).  

 El telón de fondo de esta Emergencia se ubica dentro del atentado a dos pilares 

fundamentales de la vida: la persona y la verdad. Cuando se deteriora el eje por medio del cual se 

sostiene los ideales de la vida, se le dan sentido a esta y la muestra como algo frágil, vulnerable, 

es muy difícil sembrar la esperanza, recuperarla y descubrir la belleza. Y la política como acción 

a favor de los demás y la ciudadanía, como condición natural de la persona, no escapan de este 

peligro.  

 La iniciativa del Pacto Educativo Global es la respuesta más adecuada a la Emergencia 

Educativa. Son siete compromisos propuestos por el Papa Francisco, de cara al reto de una 



 
 

145 
 

educación como proceso complejo y transformador. El Pacto Educativo, es una oportunidad para 

hacer de la educación un espacio donde se fortalezca la necesaria armonía.  

El valor de nuestras prácticas educativas no se puede medir simplemente por haber 

superado pruebas estandarizadas, establecidas o predeterminadas por cualquier Sistema 

Educativo formal, en cualquier latitud, el valor de todo proceso educativo estriba en la capacidad 

de incidir en el corazón de una sociedad y dar nacimiento a una nueva cultura. Estos son los siete 

compromisos del Pacto Educativo Global:  

1.- Poner en el centro de todo proceso educativo formal e informal a la persona, su valor, su 

dignidad 

2.- Escuchar la voz de los niños, adolescentes y jóvenes a quienes transmitimos valores y 

conocimientos, para construir juntos un futuro de justicia y de paz, una vida digna para cada 

persona.  

3.- Fomentar la plena participación de las niñas y de las jóvenes en la educación.  

4.- Tener a la familia como primera e indispensable educadora. 

5.- Educar y educarnos para acoger, abriéndonos a los más vulnerables y marginados. 

6.- Comprometernos a estudiar para encontrar otras formas de entender la economía, la política, 

el crecimiento y el progreso, para que estén verdaderamente al servicio del hombre y de toda la 

familia humana en la perspectiva de una ecología integral.  

7.- Salvaguardar y cultivar nuestra casa común.  

Se trata de una propuesta de carácter universal cuya finalidad es responder a la grave 

crisis educativa e integrar en el sistema a los más vulnerables. El Papa Bergoglio está convencido 

que solo a través de la educación encontraremos los caminos necesarios para la nueva 



 
 

146 
 

humanidad.  Una alternativa a la Emergencia Educativa planteada por Benedicto XVI, quien 

poco tiempo antes, diría:  

Despertemos en nuestras comunidades el celo por la educación, que es un celo del «yo» 

por el «tú», por el «nosotros», por Dios, y que no se limita a una didáctica, a un conjunto 

de técnicas y tampoco a la trasmisión de principios áridos. Educar es formar a las nuevas 

generaciones para que sepan entrar en relación con el mundo, apoyadas en una memoria 

significativa que no es sólo ocasional, sino que se incrementa con el lenguaje de Dios que 

encontramos en la naturaleza y en la Revelación, con un patrimonio interior compartido, 

con la verdadera sabiduría que, a la vez que reconoce el fin trascendente de la vida, 

orienta el pensamiento, los afectos y el juicio. (2008, p. 2-3).  

La consideración de Benedicto XVI es determinante. Debemos colocar nuestra atención 

en un problema y un desafío urgente, experimentado en nuestra propia carne como ciudadanos, y 

en el que están comprometidos diversos componentes de la polis: educar, sí, educar. Los desafíos 

que nos interpelan necesitan la inversión de los talentos de todos, cada cambio necesita de un 

camino educativo para hacer madurar una nueva solidaridad universal y una polis más 

acogedora. El desafío pasa por el compromiso sellado por todos los responsables de la 

educación. 

Una misión necesitada de poseer una conciencia definida sobre los interlocutores de la 

educación, respecto del proyecto educativo; considerando la dirección de un auténtico desarrollo 

de la polis y de los ciudadanos, de la dimensión religiosa y trascendente de la persona humana y 

sus necesarias consecuencias en la vida comunitaria y, al mismo tiempo una claridad meridiana 

acerca del rol mediador del educador, a partir de la misión de la familia como primera e 

indispensable educadora.  



 
 

147 
 

 

8. Fe – Ciudadanía – Educación: el necesario compromiso de los sistemas religiosos 

con la Polis.  

No se puede reducir la fe a una práctica de ritos indiferentes a la vida social. La 

educación política en el ámbito eclesial debe hacer de los cristianos, ciudadanos. Ellos, desde las 

propias convivientes religiosas viven e integran sus compromisos políticos-religiosos. La 

Política pro Religionem ha estado presente a lo largo de todos los siglos. Develar la 

responsabilidad social de la fe, partiendo de una dimensión constitutiva de la persona humana 

como es la política (entendida ésta como el ejercicio ciudadano comprometido a la construcción 

de la polis), hace desaparecer la idea reduccionista de la fe como práctica religiosa y la muestra 

de la mano con la vivencia de la justicia, la libertad, la solidaridad; integra a la fe en la vivencia 

de las virtudes cívicas y en los valores ciudadanos. Develar los argumentos teoréticos de una 

relación armoniosa y complementaria entre fe y política. Eso es un importante comienzo para 

resolver la Catástrofe Educativa y para entrelazar muy bien los hilos de oro de nuestra 

investigación. Los ciudadanos que forman parte protagónica dentro de los procesos de 

transformación de la polis, según Savater (1999, p. 90), los demócratas, los ciudadanos hay que 

formarlos:  

Los demócratas no surgen de las piedras naturalmente, como las flores silvestres; hay que 

cultivarlos, regarlos. Los griegos tenían claro que la paideia era una parte absolutamente 

imprescindible de la democracia; que precisamente, la democracia es, ante todo, una máquina de 

crear demócratas, si no está perdida. Para crear esos demócratas hay que formarlos, dar unos 

principios elementales, hay que aprender a discutir y discutir mientras se enseñan los principios. 



 
 

148 
 

La nueva ciudadanía nacerá de la nueva paideia, de la nueva educación. Esta propuesta 

ha sido compartida con objetivos e intensidades diferentes, por los actores sociales y políticos, 

los grupos integrantes de la sociedad civil impulsores de acciones a favor de la democracia, y la 

iglesia y medios de comunicación social y, desde luego, a los mismos ciudadanos y destinatarios 

de los programas educativos, no se mantienen alejados de esto.  

Los sistemas religiosos en las sociedades superan las expresiones privatizadas de culto. 

Los sistemas religiosos en la polis manifiestan la construcción de valores comunes, proponen la 

adquisición de las virtudes como fuerzas de vida social. Son, incluso espacios privilegiados para 

la educación no formal; brindan elementos para la reflexión y la construcción cívica. Por esta 

razón quienes practican una fe religiosa, son sujetos de exigencia de una vida ciudadana en 

correspondencia. Un desafío para los sistemas religiosos es evitar el reduccionismo de la fe a una 

práctica de actos de distantes de la transformación social y moral del ciudadano y de la polis.  

En armonía con lo dicho anteriormente, la alternativa para comenzar un proceso de 

aprendizaje más humano, y propulsar la formación de una nueva ciudadanía y de una 

comprensión de la política como nueva ciencia, es la educación. El Papa Francisco (2020, p.187; 

49), sostiene al respecto: “La educación está al servicio de ese camino para que cada ser humano 

pueda ser artífice de su destino. Aquí muestra su valor el principio de subsidiariedad, inseparable 

del principio de solidaridad”. Las dimensiones contempladas por el Papa son complicadas de 

alcanzar fácilmente. En la encíclica Fratelli Tutti, el mismo Papa Francisco, propone una 

redimensión de en la relación fe-política y en su incidencia en la ciudadanía:  

Acabar eficazmente con el hambre; apertura a todos; concreción real al concepto de 

familia de naciones; la erradicación del hambre y la miseria, y la defensa cierta de los 

derechos humanos elementales; apelar al derecho de la fuerza más que a la fuerza del 



 
 

149 
 

derecho; Cuidar la fragilidad; También en la política hay lugar para amar con ternura. 

(2020, p. 50; 189). 

Con referencia a lo anterior, alcanzar esta propuesta comporta apostar por una educación 

nueva, con la cual formaremos una nueva ciudadanía. Debemos vencer el daño antropológico 

permitido y comenzar a construir la nueva ciudadanía. Hay una necesidad de humanizar la 

política, quitarle el velo prohibitivo y generar la madurez ciudadana en el compromiso y 

transformación urgente de la polis. En la opinión y análisis de González Luna, el elemento 

religioso no está fuera de este compromiso en la educación política:  

c) La enseñanza religiosa deriva de la convicción de que la mejor manera de enseñar las 

virtudes cívicas es a través de las normas morales de las creencias religiosas, pero no 

atiende la disparidad que se presenta entre lo que indica la moral y lo que dicta la 

religión, entre lo que ambas determinan y lo que privilegia el interés público o de la 

comunidad política. (2010, p. 28) 

Uno de los más grandes aportes de los diversos sistemas religiosos es el distanciamiento 

de todo atisbo de violencia; no son compatible violencia y religión. El Papa argentino, considera 

el diálogo como medio para vencer y hacer desaparecer la violencia cómo tumoración en el 

tejido social. “El objetivo del diálogo es establecer amistad, paz, armonía y compartir valores y 

experiencias morales y espirituales en un espíritu de verdad y amor”. (2020, p. 72; 271) 

 Los sistemas religiosos en la polis deben convertirse en luz, faros encendidos, fermento; 

imágenes estas empleadas por las hermenéutica religiosa para invitar y advertir a sus seguidores 

con respecto a la misión revestida de una necesidad de resonancia social y política. La Iglesia, 

como realidad concreta en un contexto vital inmediato, no escapa de este deber pospuesto, 

aunque suspendido y olvidado por muchos de sus miembros. Los cristianos, en el caso concreto 



 
 

150 
 

que nos ocupan, pueden tener la tentación de abandonar su misión como demócratas, 

constructores y gestores del cambio en la polis. Lo que establece González Luna, como 

condiciones fundamentales de la vida en la polis, también son propias de los miembros de un 

credo:  

La democracia, la educación y la ciudadanía no se pueden pensar al margen de sus 

consecuencias prácticas en la vida social, política y cultural de las sociedades ni de la 

tradición que determina sus orientaciones, así como tampoco se pueden definir en 

abstracto o solamente en términos normativos e ideales. (2010, p. 31). 

En tal sentido el Papa Francisco, hace dos importantes afirmaciones. La primera: “la 

Iglesia respeta la autonomía de la política, pero no «puede ni debe quedarse al margen» en la 

construcción de un mundo mejor ni dejar de «despertar las fuerzas espirituales»” (2020, p. 72; 

271). Esta afirmación desarma totalmente el creer en una Iglesia silente para hablar de política, 

como si se trata de una entelequia o una institución indiferentes a los problemas de la polis. La 

segunda afirmación es: “los ministros religiosos no deben hacer política partidaria (partidista, 

diríamos nosotros), propia de los laicos, pero ni siquiera ellos pueden renunciar a la dimensión 

política de la existencia”. (2020, p. 73; 276). 

 Estas consideraciones, resultan mucho más reveladoras. Por una parte, el Papa Francisco 

asume la dimensión política como ontos, en el Ser, es decir, forma parte de la existencia, no es 

una realidad contextual, o cultural, es fundamental, profunda, irrenunciable, concomitante, 

inexorable a la vida humana, y por otra parte recuerda la dimensión político-partidista 

perteneciente a los lacos, es decir, son ellos quienes deben trabajar con mayor ahínco en la polis 

a fin de hacer sonar la música del evangelio.  

 



 
 

151 
 

Aunado a estas dos afirmaciones, hay también una importante conclusión:  

La Iglesia «tiene un papel público que no se agota en sus actividades de asistencia y 

educación» sino que procura «la promoción del hombre y la fraternidad universal». No 

pretende disputar poderes terrenos, sino ofrecerse como «un hogar entre los hogares —

esto es la Iglesia—. (2020, p. 73; 276). 

La misión de la Iglesia está clara: ser un hogar, en el cual se dialoga, se evidencian los 

problemas, se buscan soluciones consensuadas, se corrige, se pide perdón, se escucha; se 

denuncia. Todo esto es la Iglesia. El evangelio debe resonar en todos estos ámbitos, lejos de toda 

marca de violencia y de todo intento de imposición, de coacción o de juicio. Como puede 

observarse, manteniendo al prolíficamente referenciado Papa Francisco:  

Si la música del Evangelio deja de sonar en nuestras casas, en nuestras plazas, en los 

trabajos, en la política y en la economía, habremos apagado la melodía que nos desafiaba 

a luchar por la dignidad de todo hombre y mujer». (2020, p. 74; 277). 

 Papa Francisco considera que una acción evangelizadora de la Iglesia comprometida con 

el Bien Común desde la práctica religiosa autentica y profética debe contribuir a “reconocer los 

valores fundamentales de nuestra humanidad común”. (2020, p. 75; 283).  

  



 
 

152 
 

Capitulo III 

La vía sacra: 

La precisión suficiente 

 
“De ninguna acción de la vida,  

ni en el ámbito público ni en el privado,  
ni en el foro ni en tu casa, ya hagas algo tú solo,  

ya juntamente con otro, que puede estar ausente el deber. 
En su observación está puesta toda la honestidad de la vida,  

y en la negligencia, la torpeza”  
                                     Marco Tulio Cicerón. 

 

La vía sacra era un lugar muy importante de la Roma Antigua. Se trataba de la calzada 

principal que atravesaba todo el Foum Magnum. En esta Via se realizaban los diversos 

ceremoniales religiosos y políticos de la época. El tránsito ciudadano diario era denso, todos 

debían caminar por allí para tener acceso a las diversas Instituciones Romanas. Por ello, al tercer 

capítulo de esta investigación lo hemos llamado la Via Sacra; el cual demarca el camino a 

transitar con el fin de acceder al cumplimiento de los propósitos planteados y materializar los 

resultados por medio de la teorización. En este momento nos situamos en la calzada; hemos 

observado las diversas señales y respetamos sus recomendaciones por medio de las cuales 

llegamos al final.  

Comencemos acercándonos a la etimología de la palabra Metodología. Esta es una 

palabra griega conformada por tres fonemas: metá = más allá; odós = camino y logos = estudio, 

tratado, ciencia. La metodología es un procedimiento encaminado a una meta, regido y orientado 

sistemáticamente por unos pasos.  Todo trabajo o producto de investigación exige y requiere un 

escenario metodológico, una Via Sacra; un camino donde se demarque cuál es el logos que se ha 

empleado para realizar la investigación y obtener los hallazgos esperados.  



 
 

153 
 

 

1. Un enfoque centrado en la persona 

En la polis hay diversos protagonistas, el fundamental es el ciudadano, el cual toma 

nombre de la ciudad. Cada ciudadano posee una condición trascendental, superior y diversa, por 

su naturaleza de persona. Si bien es cierto, la sociedad es lo que son sus instituciones, también 

debemos afirmar: la sociedad es lo que son sus ciudadanos, parafraseando a Kant y a Aristóteles.  

Toda investigación responde a querer comprender y explicar el mundo y la vida del 

sujeto. La idea no es contemplar al sujeto como un número o una estadística, simplificado o 

extraviado de todos los ámbitos de la vida, sobre todo en su accionar social, de su 

comportamiento y de su modo de acercarse a los fenómenos. Observar y estudiar a las personas 

cualitativamente, permite conocerlas en lo más profundo, en cuanto las define y las mueve. En la 

qualitas entra los intereses, sentimientos, afectos y emociones. Cada estudio cualitativo es en sí 

mismo un diseño de investigación particularísimo, es decir, no hay dos estudios con iguales 

enfoques. Son una pieza artesanal del conocimiento; hechas a mano; hilada finamente; cuidando 

todo el detalle para su consumo; a la medida de las circunstancias.  

Al hablar de qualitas, manifestamos el enfoque en el que nos encontramos, se trata del 

Cualitativo.  La cualidad devela lo que experimenta el sujeto en sus luchas cotidianas; en las 

alegrías y en el dolor; en el sufrimiento y en la frustración; en la fe y en amor. Se trata de 

comprender cuáles son las alegrías, y las tristezas, los gozos y las esperanzas de cada sujeto de la 

investigación, de la persona misma. Interesarse por la persona es considerar su naturaleza, asumir 

lo que está hecho. En este sentido, Martínez sostiene:  

El valor más grande de este enfoque reside en el hecho de haber captado un principio 

básico de la naturaleza íntima de todo ser vivo: la necesidad que tiene de un ambiente, 



 
 

154 
 

una atmósfera, un clima propicios y adecuados, y que, cuando se le ofrecen (en el caso 

humano, a través de las características de la autenticidad, la aceptación incondicional y la 

comprensión empática), activan su “tendencia actualizante”, es decir, despliegan su 

máxima potencialidad de desarrollo y creatividad, y llegan a niveles de excelencia 

difíciles de imaginar en esta evolución perenne de la vida, en general, y, de los seres 

humanos, en particular. (2006, p. 9).  

En el enfoque investigativo tradicional todos estos elementos del sujeto probablemente se 

pierden, dejan de ser percibidos. En el enfoque cualitativo, se resaltan y consideran como parte 

del fenómeno. Cómo todas estas dimensiones del fenómeno afectan la existencia de la persona. 

Aristóteles defendía una concepción de naturaleza más pre-cualitativista, tenía más de 

sustantivista, sensible y empírica, en el sentido de empireia a modo de trato directo con las cosas. 

En este enfoque se nos permite a los investigadores, permanecer próximos al mundo 

empírico; el mismo, nos da la posibilidad de comprender lo que la gente hace y vive de verdad. 

El investigador se convierte en un artífice de la reconstrucción científica, se acerca a la realidad 

contemplando el problema u objeto de estudio. Va descubriendo la fiabilidad en los instrumentos 

de la investigación, va confiando en sí mismo y en el camino que transita. La reproducibilidad se 

realiza cuando el investigador va entrando en confianza con el objeto y el contexto problemático.  

La investigación cualitativa toma como misión recolectar y analizar la información en 

todas las formas posibles, exceptuando la numérica. Con relación a esto afirman Blaxter, 

Hungues y Tihg: “tiende a centrarse en la exploración de un limitado pero detallado número de 

casos o ejemplos que se consideran interesantes o esclarecedores, y su meta es lograr 

`profundidad´ y no `amplitud´”. (2000, p. 35).  

 



 
 

155 
 

 

2. La colina Capitolina: visión global de la investigación 

De las siete colinas de Roma, una de las más famosas es la Colina Capitolina. Es un 

importante lugar dentro de la Via Sacra. Ante todo, porque la palabra española Capitolio, 

proviene del uso en esta colina, pero, además, se trata de un lugar en el cual inicialmente se le 

rendía culto Jupiter Optimus Maximus. Capitolio proviene también de caput, “cabeza”, aquí se 

encontraba la cima de la ciudad, el símbolo de la eternidad. Por eso en nuestra investigación es la 

que se identifica con la visión global de la investigación en la cual entra el hombre, el ser 

humano, la persona.  

El ser humano posee la capacidad de relacionarse con las cosas que ve y percibe a su 

alrededor de diversas maneras. Se vale de sus creencias, costumbres, tradiciones y de su propia 

cosmogonía enriquecida en su trabajo. Se apoya también en su ambiente, en su entorno y en lo 

que hace.  No obstante, toda investigación debe seguir un modelo o patrón científico, el cual 

oriente su desarrollo y haga fructificar y germinar los resultados y que estos sean aceptados y 

validados por la disciplina científica propia. A este patrón o modelo lo llamamos paradigma. El 

mismo, es visualizado por González como:   

Un paradigma proporciona a los miembros de una colectividad de investigadores que lo 

acepta, una visión global de su campo de trabajo, de las normas de investigación y de los 

posibles problemas a resolver, tanto como los patrones guías del tipo de soluciones que se 

consideran aceptables; de modo que el paradigma define y organiza la práctica 

profesional de los investigadores que lo asumen. (2005, p. 56). 

 Parafraseando a Morín (1982), leemos que un paradigma científico se puede definir como 

un principio de distinciones-relaciones, de posiciones fundamentales entre algunas nociones 



 
 

156 
 

matrices que generan y controlan el pensamiento, es decir, la constitución de teorías y la 

producción de los discursos de los miembros de una comunidad científica determinada. Por lo 

tanto, un paradigma constituye una cosmovisión del mundo compartida por una comunidad 

científica. Asimismo, Guardián-Fernández define al paradigma como: “un modelo para situarse 

ante la realidad, para interpretarla y para darle solución a los problemas que en ella se 

presentan”. (2007, p. 145). En la prosecución de la Via Sacra, el paradigma se constituye en 

una de las más importantes señalizaciones. La visión paradigmática será la pospositivista, la cual 

considera que sobre un objeto caben diversas interpretaciones válidas, diversos lenguajes. En 

consecuencia, Rorty, apuesta por el diálogo entre las múltiples voces resonantes acerca de un 

objeto y no cree en la posibilidad de hallar un lenguaje privilegiado para la descripción de la 

realidad, un «espejo de la naturaleza». (1990, p, 196). De esta manera, la ciencia postpositivista 

es una ciencia dialógica y hermenéutica, en la cual se reconoce la falibilidad de toda 

interpretación.  

 

3. Hermes: más allá de las fronteras 

 En la polis no sólo se edifica la vida de los ciudadanos desde la vivencia de la cultura 

cívica, también se une a esta dimensión la virtud de la religión; ésta también define a los 

ciudadanos, les presenta la trascendencia como una necesidad que debe ser asistida; les hace 

reconocer sus débiles fuerzas humanas y la necesidad de mirar más allá. San Agustín en Civitate 

Dei, refiere la religiosidad de los romanos y su necesidad de ofrecer sacrificios a los dioses a 

quienes encomendaban sus acciones: “tales hombres, acérrimos defensores de Roma y de sus 

dioses a quienes adoraban con el mayor respeto, observando religiosamente los juramentos que 



 
 

157 
 

por ellos hacían” (2019, p. 44). La evidencia de la religión como acontecimiento concomitante a 

la polis es probablemente tan antigua al igual que la misma humanidad.  

 Hermes era uno de los dioses de la mitología griega. Su función era acompañar a los 

viajeros y servir de mensajero. Se encargaba de interpretar el mensaje de los dioses, poseía el 

buen uso de la palabra, era elocuente; además, interpretaba el significado oculto de los oráculos. 

La Hermenéutica es una derivación de la palabra Hermes, por eso, la función de interpretar 

elocuentemente la visión o comprensión del objeto de estudio. En este sentido vale decir, que se 

trata del proceso por medio del cual atravesamos la frontera y logramos comprender más allá de 

lo evidente.  

No solo los textos escritos sino toda expresión de la vida humana es objeto natural de la 

interpretación hermenéutica. Cabe agregar entonces, la existencia se ve inmersa dentro de este 

proceso de interpretación; es a través de ella como establecemos normas comunes, 

convencionales, sociales. Por lo cual, la cultura cívica se edifica sobre la interpretación y 

comprensión del comportamiento ciudadano. El proceso hermenéutico del conocer se aplica 

correctamente a cualquier otra forma que pueda tener algún significado como el comportamiento 

en general, las formas no verbales de conductas, los sistemas culturales, las organizaciones 

sociales y los sistemas conceptuales científicos o filosóficos.  Buendía, define el Método 

Hermenéutico en los siguientes términos: 

Hermenéutica significa interpretación. Originariamente se refería a la interpretación de 

documentos teológicos, en concreto la Biblia. La Hermenéutica como método de 

investigación parte de la tesis de que la experiencia vivida es esencialmente un proceso 

interpretativo. La hermenéutica como metodología de investigación es una forma de 

tratar sistemáticamente la interpretación. La comprensión de las posibilidades son los 



 
 

158 
 

objetos de la interpretación y aquellas que están unidas a las normas culturales. La 

interpretación puede realizarse desde un horizonte histórico y cristalizar en una fórmula 

global, cuyo significado puede ser interpretado a través de la historia. La interpretación es 

comprender lo que ocurre en el contexto. (1998, p. 231) 

La fenomenología no agota la explicación del fenómeno, ésta es una menara de 

comprenderlo, no es la única. En el pensamiento de Heidegger confluye no solo en la 

aprehensión consciente del fenómeno y su interpretación, su hermenéutica, también su propuesta 

desarrolla a partir de las dos corrientes filosóficas preponderantes en las primeras décadas del 

siglo XX: el neokantismo, cuyo centro era la reflexión acerca de la lógica, de la teoría del 

conocimiento y de los valores en general y, por otra parte, el vitalismo que encuentra su 

fundamento en Nietzsche, Bergson y Dilthey.  

 Heidegger expresa en sus escritos y discursos una clara preferencia por la filosofía de la 

vida, por la existencia, pues, ésta responde mejor a la crisis espiritual de su época, cuya 

manifestación más evidente y significativa fue la Primera Guerra Mundial. Además, en el 

pensamiento de Heidegger influye de manera decisiva, su formación religiosa. Esta es la 

inspiración que lo hace interesarse intensamente por el Nuevo Testamento, los documentos y la 

teología de los Padres de la Iglesia; por Martín Lutero, entre otros. En general, la reflexión sobre 

la vida y la historicidad, en los años previos a la Gran Guerra eran omnipresentes en la literatura 

y la filosofía.  

A pesar de la crisis y conflicto en el cual se encontraba el mundo, del contexto 

francmasón de algunos países de Europa y de los eventos religiosos de Fátima en 1917, entre los 

años 1910 y 1914 se traducían al alemán las obras de Dostoyevsky y Kierkegaard, cobraba 

notoriedad la poesía de Rilke y Trakl, se editaban las Obras de Dilthey y se reeditaba la Voluntad 



 
 

159 
 

de Poder de Nietzsche. Un caldo de cultivo como este, era suficiente para excitar el pensamiento 

crítico de la existencia y el interés por la comprensión del fenómeno, más allá de la propuesta 

kantiana.  

En las primeras páginas del libro Ser y Tiempo, encontramos la pregunta olvidada: el 

sentido del ser. Al preguntamos ¿qué pasa con el ser? ¿Cuál es el sentido del ser? No lo hacemos 

con la finalidad de presentar una ontología en estilo tradicional; es algo totalmente diferente. Es 

volver a unir la existencia histórica del hombre, nuestro existir futuro más propio, dentro del todo 

de la historia que nos está asignado, con el poderío del ser, el cual se debe descubrir 

originariamente.  

El sentido metódico de la investigación, la descripción fenomenológica es una 

interpretación.  En Heidegger encontramos, “La fenomenología del Dasein es hermenéutica en la 

importancia originaria de la palabra, significación en la que designa el quehacer de la 

interpretación” (2003: § 7 p. 37-38). En este proceso, interpretar, aplicar la hermeneusis no es 

simplemente tomar el conocimiento de lo comprendido, se trata del desarrollo de las 

posibilidades proyectadas en el ejercicio de comprender. Heidegger, siguiendo la mancha de 

estos análisis preparatorios del Dasein cotidiano, “estudia el fenómeno de la interpretación sobre 

la base del comprender del mundo, es decir, del comprender impropio, pero en el modo de su 

genuinidad”. (2003: § 32 p. 150). 

En la concepción heideggeriana, la hermenéutica no significa el arte de la interpretación, 

ni la interpretación misma, es la posibilidad de determinar lo que es la interpretación desde de lo 

hermenéutico. Heidegger dará un nuevo sentido a la hermenéutica, la cual remite al término 

griego hermeneuein, conectándolo con el dios Hermes. Según Gadamer, esta reminiscencia trae 

como resultado: “Hermeneuein es aquel hacer presente llevando al conocimiento en la medida de 



 
 

160 
 

ser capaz de prestar oído a un mensaje” (1990, p. 110). De este modo, a partir de Heidegger 

resalta la originaria relación entre hermenéutica y lenguaje en tanto portador de un mensaje. 

Sobre la base de las consideraciones anteriores, es que hemos logrado conocer cómo el 

ciudadano “de a píe” comprende su participación en la construcción de la Polis, más aún, cómo 

ejerce su ciudadanía, si se siente realmente ciudadano o si más bien es parte de las tribus 

culturalmente distintas. Fue emergiendo cómo el sistema educativo religioso el cual integra los 

subsistemas de educación no formal, ha contribuido a la construcción de un nuevo concepto de 

ciudadanía.  

 

4. El Monte Palatinum: Los diseños emergentes 

  Se trata de una de las siete colinas, la más baja. Formaba parte del Forum Magnum. Su 

importancia estriba en el testimonio de algunos historiadores quienes consideran que Rómulo 

estableció la ciudad de Roma en esta Colina y allí vivió. Con el pasar de los siglos, se convirtió 

en el lugar de residencia de los emperadores. De la palabra Palatinum, se desprende la palabra 

española: palacio. Aunque no tenía una altura considerable, representaba una señal significativa 

dentro de la Roma Quadrata, es decir, dentro del perímetro más importante, razón por la cual la 

identificamos con esta etapa de la investigación. 

Las ciudades son entidades en movimiento, es decir, son una expresión del dinamismo 

que hace crecer las sociedades. En este crecimiento se van haciendo palpables rediseños, nuevas 

concepciones. La redistribución de las rutas, la nueva señalización. Toda esta concepción 

repercute en el comportamiento ciudadano, miembros de la ciudad. En el actual tránsito 

investigativo, llegamos al momento de constatar la presencia de los nuevos diseños, diseños 

flexibles o emergentes.  El término diseño sugiere otro significado diverso al que posee dentro 



 
 

161 
 

del enfoque cuantitativo, sobre todo porque los estudios cualitativos no se planean con detalle y 

están sujetas a las circunstancias de cada ambiente o escenario en particular. En el enfoque 

cualitativo, el diseño se refiere al abordaje general a utilizar en el proceso de investigación; al 

modo cómo se va desarrollar la mirada epistémica-metodológica con respecto al objeto de 

estudio.   

Tanto el diseño, la categorización y teorización, van surgiendo desde el planteamiento del 

problema hasta la inmersión inicial y el trabajo de campo y, desde luego, va sufriendo 

modificaciones. Dentro del marco del diseño, se llevan a cabo las actividades mencionadas hasta 

ahora: inmersión inicial y profunda en el ambiente; la estancia en el campo; el encuentro con los 

informantes claves, la categorización, la teorización y la generación de una teoría, tal como lo 

veremos en el capítulo seis de esta investigación.   

 Valles considera: “Diseñar significa, ante todo, tomar decisiones a lo largo de todo el 

proceso de investigación y sobre todas las fases o pasos que conlleva dicho proceso”. (1997, p. 

110).  No obstante, continúa Valles, al tratarse del diseño cualitativo, el investigador tomará las 

decisiones de acuerdo a cómo se va esculpiendo el objeto de estudio, algunas al principio otras 

“irán surgiendo sobre la marcha. Se trata de cuestiones que deben trabajarse y resolverse en cada 

circunstancia concreta de investigación”. (1997, p 110). Por lo tanto, en la toda investigación 

cualitativa, concluye el referido autor: “El diseño no se estampa mediante un molde o modelo 

que sirvió una vez, sino que se moldea cada vez a partir de criterios maestros generadores de 

respuestas”. (1997, p.78-79). 

Al hecho cierto que el investigador, al momento de elaborar el diseño de su investigación 

incorpora los supuestos ontológicos y epistemológicos del paradigma asumido, en los cuales 

subyacen en sus decisiones metodológicas, es a partir de esta sustentación teórica y 



 
 

162 
 

epistemológica donde el diseño emergente considera al ser humano como actor social; pues, es 

interpretado a modo de un ser activo, histórico y cultural.  

 

 

5. La Curia Hostilia: Fases de la investigación 

La estratificación de la sociedad es un lenguaje que han empleado las civilizaciones para 

identificarse. En el caso de la antigua Roma, la Curia representa esta estratificación. Se trata de 

una subdivisión del pueblo, una suerte de alegoría con las tribus. En el Forum Magmun, se ubica 

un edificio de interés y de contenido histórico, la Curia Hostilina. Construido por Tulio 

Hostilino, fue el que albergó la reunión del Senado. Su construcción fue en el terreno más alto 

para poder dominar todo el Forum. Las Fases de la investigación, son un punto de encuentro 

entre los propósitos, los informantes y los teóricos. Nos encontramos dentro de la Curis 

Hostilina; estamos en el Senado.  

La construcción teórica exige la prosecución de unas fases. Teniendo esta consideración 

como un importante punto de partida, vamos a poner la mirada en lo que ha propuesto Díaz, en 

su libro intitulado Visión investigativa en ciencias de la salud. Énfasis en paradigmas 

emergentes. Allí afirma lo siguiente: “El diseño que presento no solo introduce el nivel 

interpretativo sino también el de la construcción teórica, como lo demanda –en lo posible- el 

desarrollo del conocimiento científico en la actualidad” (2011, p.  113).  

 

5.1 Fase I: La epojé: Reducción Fenomenológica Hermenéutica  

 El idioma es uno de los medios de comunicación más amplios y complejos establecidos 

por la humanidad. La complejidad del idioma estriba en la dificultad de la comprensión para el 



 
 

163 
 

universo, pero una vez descubierta las diversas estructuras fonéticas, entonces se amplía mucho 

más la cosmovisión. Tal es el caso del griego como idioma; son muchas las palabras que forman 

parte de nuestra cotidianidad, las cuales provienen de eso que llamamos lenguas clásicas. 

Justamente esta fase previa, así llamada por Díaz (2011, p. 113), la hemos denominado epojé.  

 Es una palabra que está íntimamente unida al escepticismo. La inclusión de este término 

se la debemos a Pirrón de Elis, (365 - ca. 275 a. C.) El filósofo antes mencionado, pertenecía a la 

antigüedad clásica, fue considerado como el padre del escepticismo. En su discurso, el 

escepticismo echa sus raíces en la suspensión del juicio. No se trata de la negación de la 

posibilidad racional de elegir, se trata más bien de no catalogar uno u otro estilo de vida como 

definitivamente correcto. El autor del Diccionario de Filosofía, José Ferrater-Mora, afirma:  

Siguiendo la distinción sofística entre lo que es por naturaleza y lo que es por convención, 

Pirrón afirmaba que nuestros juicios sobre la realidad son convencionales. La sensación 

constituye la base de ellos. Pero siendo las sensaciones cambiantes sólo se puede 

practicar una abstención o epojé. (1950, p.1440).  

 Se trata de la elaboración de una Teoría del Conocimiento Ético, fundada en patrones de 

comportamientos y resalta su indiferencia a las cosas externas.  En el caso de Díaz (2011), la 

epojé no consiste en la suspensión del juicio propio que se ha edificado gracias a los sentidos, se 

trata de la suspensión del juicio que se ha construido gracias a los teóricos revisados y le han 

dado consistencia nuestra precompresión del objeto de estudio: “al exponer las investigaciones y 

teorías, el investigador o investigadora se estaría despojando (epojé) de lo que pudiese apartarlo 

del significado íntimo de lo que desea comprender”. (p. 113). En esta primera etapa, pusimos la 

mirada en el propósito investigativo número uno: Develar la vivencia del concepto de 



 
 

164 
 

ciudadanía, ofrecida desde el ámbito eclesial a partir de la presencia en su propio contexto 

sociocultural. 

La sociedad educa. Partir de esta concepción es asumir, todo cuanto forma parte de la 

sociedad está comprometido con la educación de sus miembros, por eso los sistemas educativos 

formales o no formales, en su totalidad son actores de la sociedad, responsables directos de la 

educación de la población. En consecuencia, los sistemas religiosos son parte del mismo, aunque 

entren en el contexto de la educación no formal.  

La Iglesia Católica cuenta con diversas instancias que la aproximan a las personas. La 

Arquidiócesis es una expresión amplia de ella. Justamente de la Arquidiócesis de Valencia 

hemos hecho una selección importante de los informantes clave para develar el significado y el 

sentido del concepto de ciudadanía que ofrece este sistema educativo religioso no formal. Son 

nuestros informantes, quienes, en su camino de vida apostólica en la sociedad, van haciendo 

presente como creyentes, eso que reciben por medio de la predicación, de las enseñanzas y de su 

formación.  

 Los cinco informantes clave son personas que en su nivel de madurez y formación han 

aportado los insumos necesarios para nuestro trabajo. El primer informante es Economista. Posee 

gran experiencia en la vida gremial de la sociedad, además de ser un empresario muy exitoso. Lo 

hemos identificado con el código AE-1. El segundo de los informantes es ingeniero. Gerente de 

una importante empresa del centro del país. Comprometido con su testimonio de vida cristiana 

en la sociedad. Lo encontraremos codificado como AI-2.  Como tercer informante, hemos 

elegido un sacerdote. De larga trayectoria en la vida ministerial, y formador de nuevas 

generaciones. Lo vamos a identificar con el SP-3. El cuarto informante es una dama. Líder 

comunitaria, abogada de profesión y con trayectoria en cargos públicos. Su código es SL-4. El 



 
 

165 
 

quinto informante es un profesor universitario que reside en España, con una formación 

excepcional y con un trabajo importante comunitario. Le designamos el código RE-5.  

Para Bernal: “La recolección de datos se define como el proceso por el cual se obtiene 

información que ayuden a constatar la hipótesis, de modo que sea más fácil crear y ordenar los 

términos de la misma”. (2006, p. 7). Al obtener la información en un trabajo de campo es 

necesario estar en el lugar donde vamos conocer el fenómeno; desde la preparación para acudir 

al sitio, hasta el procesamiento de la información; pues, es una experiencia significativa que 

permite conocer lo que pretendemos estudiar.  

 En el proceso investigativo el término técnica hace alusión a los procedimientos y 

recursos que se emplean para la recopilación de la información, los cuales se eligen y valoran por 

su nivel de adecuación a los objetivos planteados. La técnica con mayor correspondencia en el 

método hermenéutico es aquella que adopta la forma de un diálogo coloquial, en este caso la 

entrevista en profundidad. En efecto, considerando la naturaleza de la investigación hemos 

empleado la entrevista en profundidad, pues se basa en los distintos diálogos entre el autor y los 

sujetos informantes claves, así como lo afirma Varguillas:  

En la entrevista en profundidad el entrevistador desea obtener información sobre 

determinado problema y a partir de él establece una lista de temas, en relación con los 

que se focaliza la entrevista quedando está a la libre discreción del entrevistador, quien 

podrá sondear razones y motivos, ayudar a establecer determinado factor, pero sin 

sujetarse a una estructura formalizada de ante mano. En este sentido, puede decirse que 

quienes preparan las entrevistas en profundidad   no desean contrastar una teoría, un 

modelo o unos supuestos determinados como explicación de un problema, quieren 

interpretar el significado de los hechos desde el mismo informante. (2005, p. 78)  



 
 

166 
 

 En ese sentido, para la entrevista en profundidad como instrumento fue elaborado un 

guion de entrevistas, con preguntas generales y presentadas en forma de temas elegidos 

previamente, ordenados de acuerdo a la importancia y pertinencia con los propósitos de la 

investigación; con la finalidad de recoger de manera fidedigna la información aportada por los 

informantes claves.  Para obtener la fiabilidad de la información, realizamos la categorización 

de la información suministrada en las entrevistas en profundidad. Aplicamos todos los 

requerimientos exigidos, relación al consentimiento informado, observando de las normas de 

bioética, contempladas en el Código de Ética Profesional para la Vida (ver Anexo B).   

 

5.2 Fase II: De los Universales a los particulares    

 Categorizar representa una empresa cuidadosa, minuciosa y demandante de atención y 

observación. Se trata del proceso en el cual van tomando forma todos los elementos que harán 

posible la construcción teórica de este trabajo doctoral. Planteado desde la óptica de Díaz (2011, 

p. 114), se concibe esta segunda fase como un momento estructuralmente importante. En esta 

fase sucede una reducción fenomenológica y eidética. Un acto donde se han extraído las 

categorías universales, las esencias, construyendo una red de significados similares agrupados en 

los diversos temas dominantes en cada una de las vivencias de los informantes claves.  

Fabricamos la familia de conceptos: evidenciamos la sinonimia y las estructuras comunes 

entrelazadas por la misma esencia. En esta fase de la Via Sacra, nos planteamos un nuevo 

propósito, el mismo consiste en: Determinar los fundamentos epistémicos, gnoseológicos, 

teleológicos y teológicos en las cuales se expresa la necesidad de estar comprometidos desde el 

trinomio Fe-Educación-Ciudadanía de los cristianos a partir de la educación no formal. En este 

proceso constructivo, las categorías han revelado los puntos coincidentes de cuanto subyace en la 



 
 

167 
 

experiencia de los informantes clave. Aportes determinantes. Las categorías, según Aristóteles 

(2018), es una atribución, por ser los diferentes modos según los cuales puede ser atribuido un 

predicamento a un sujeto. Son los diversos modos de referirse a la realidad existente.  

 

5.3 Fase III: De los particulares a la trascendencia  

En el decantarse del estudio, el modo por donde entramos a la investigación es la 

discusión. Es la puerta de entrada entre lo que se ha encontrado en los diversos autores y la 

opinión del investigador. Las diversas concepciones de ciudadanía garantizan, la 

problematización del objeto de estudio; sin embargo, no solo son las diversas visiones de esta 

misma realidad sensible, sino también expresar la necesidad de definir la ciudadanía desde su 

naturaleza y no desde lo jurídico y así vencer la confrontación que hay entre ciudadanía y 

política, una confrontación derivada del proselitismo político, pragmáticamente empleado a lo 

largo de la historia, donde se ha recrudecido alejando a las personas de esta condición natural al 

deber social.  

 Una de las dificultades que deben resolverse en las nuevas sociedades, es la 

conformación de tribus culturalmente distintas. Las tribus sociales dentro de la sociedad no 

representan un avance sino una dificultad (cuando estas caminan en sentido contrario a la 

ciudadanía), pues, ellas establecen a sus miembros condiciones que pueden estar por encima de 

sus deberes ciudadanos, lo cual se plantea como un problema frente a la necesidad de una nueva 

ciudadanía.  

El punto de partida para la construcción del nuevo concepto de ciudadanía partió de la 

categorización emergida de los aportes proporcionados por los informantes clave y su respectiva 

confrontación con los argumentos teóricos establecidos en el inicio. Esto es lo propuesto en esta 

etapa de la investigación: Abordar fenomenológicamente el eje medular Fe-Educación-



 
 

168 
 

Ciudadanía, procurando evidenciar la disponibilidad y responsabilidad de encarnar un nuevo 

concepto de ciudadanía.   

En el corazón de esta fase se encuentra un proceso de soliloquio trascendental, en 

palabras de la filosofía clásica. Es el diálogo entre lo que ha dicho cada uno y lo que se va 

leyendo. Es un diálogo intersubjetivo, el cual evidencia las esencias puras de la vivencia de cada 

informante; se ha logrado la descripción de las categorías universales o esencias trascendentales 

del fenómeno, y se le ha dado forma a las diversas familias de categorías.  

 

5.4 Fase IV: La interpretación 

Esta etapa es crucial: Comprender el eje medular Fe-Educación-Ciudadanía desde una 

nueva hermeneusis, a fin de interpretar los rasgos de un movimiento generador de un concepto de 

ciudadanía más actual. Hemos hecho una síntesis de la compilación teórica nutrida por las 

diversas informantes. Son una estructura teórica, clara y significativa, una respuesta a las 

intencionalidades planteadas desde el principio de la investigación señalando las vías de 

aplicación. Esta fase la encontramos explícitamente detallada en el capítulo IV de la 

investigación.  

 

5.5 Fase V: Hacia una Crítica de la Razón Ciudadana.  

Según lo sugerido por Díaz (2011), nos encontramos en la última de las fases. Esta es la 

que corresponde a la elaboración de la teoría: la teorización. El momento de evidenciar el círculo 

hermenéutico. Es la presentación del sentido y significado del fenómeno u objeto de estudio 

entendido como un todo. El propósito que nos hemos planteado es: Comprender el eje medular 



 
 

169 
 

Fe-Educación-Ciudadanía desde una nueva hermeneusis, a fin de interpretar los rasgos de un 

movimiento generador de un concepto de ciudadanía más actual.  

Se pueden encontrar diversas ideas acerca de lo que es una teoría, desde las abstracciones 

de mayor nivel hasta las regularidades formuladas a manera de proposiciones empíricas. En 

algunos estudios se denomina teoría o marco teórico cuando en realidad se trata de una 

sistematización bibliográfica alrededor de un eje temático o problema, y esto genera una serie de 

dificultades. La teoría permea cada etapa de un diseño; las decisiones para llevar adelante una 

investigación son teóricas y lógicas, considerando lo teórico como conceptualizaciones, 

afirmaciones o proposiciones que sostienen y argumentan explicaciones acerca del mundo social 

y estas afirmaciones permiten describirlo; es decir, son teóricas las hipótesis de un estudio; 

también lo son las definiciones operacionales de las variables, o la afirmación de un evento o 

situación emergente producto de procesos formulados teóricamente.  

Morales advierte: “el teorizar es el aspecto resaltante de la investigación, ya que es el 

momento en el cual se realiza el acto científico, el hacer ciencia y el generar conocimiento” 

(2011, p. 21). La construcción teórica se convierte en la elaboración de una filosofía, es decir, en 

un estatuto donde se fundamenta no solo la cosmovisión y comprensión de un aspecto de la vida 

social que se ha estudiado, también se fundamenta la propia vida, toda la conducta es iluminada, 

comprendida desde esta visión y a partir de ella, una teoría cuando emerge de una tesis doctoral 

es considerada como una filosofía en el sentido más estricto de la palabra: una manera de vivir. 

En este sentido, Morales afirma: “la filosofía es un proceso intencionado en la búsqueda de la 

producción de una episteme y de un conocimiento”. (2002, p. 33).  

  



 
 

170 
 

Capítulo IV 

Theatrum Orbis Terrarum  

La situación hermenéutica 

 

“Para tomar el diálogo en las cumbres en serio,  
conviene pasar por los «Valles»,  

com-padecer el sufrimiento, con-vivir la miseria.  
Solo desde ahí se despierta el afán de la justicia. (…) 

Esta es la forma más humana de ir acondicionando juntos 
nuestra existencia compartida, acondicionándola  
con los valores que la hace realmente humana”.  

Adela Cortina.  
 

 Si en algo se identifica al mundo Occidental es con la palabra civilización. La hemos 

asumido de la gran riqueza heredada del Helenismo y de la amplia cultura Grecorromana. Al 

hablar de civilización, no nos referimos solo a un modo de vivir, es decir, a un Ethos; la 

civilización también supone un Locus, a un espacio donde desarrollarse. La civilización es la 

consecuencia lógica de la ciudadanía; el modo como se expresa una sociedad civilizada es por 

medio de la ciudadanía. La belleza de la sociedad es la cultura cívica de sus ciudadanos. La 

estética cívica es expresión de los valores ciudadanos, necesarios en la construcción social. A 

este respecto, en el punto donde se encuentran la belleza y el valor, Cortina nos explica:  

Por eso urge educar en este tipo de valores, sea a través de la «educación formal», es 

decir, en la escuela, sea a través de la familia, la calle o los medios de comunicación. Pero 

la tarea, con ser atractiva, resulta a la vez un tanto compleja. Conviene ir intentando 

aclarar qué son los valores, qué tipo de valores componen la vida humana y, sobre todo, 

(…) cuáles son los valores morales propios de ciudadano y por qué. (1997, p. 184).  

A tenor de lo sostenido por Adela Cortina, la vivencia de la ciudadanía comporta algo 

valioso, en sí mismo bueno, verdadero, bello y aunque constitutivo ontológicamente en la 



 
 

171 
 

persona, también necesitado de ser cultivado y mantenido. La belleza debe cuidarse. En la 

ciudadanía se abrazan como expresión de lo bello, la educación del Ethos y el cuidado del Locus.  

 El Locus de la ciudadanía debe ser organizado, es decir, estructurado de tal manera que 

exprese la accesibilidad, transitabilidad y convivencia de sus miembros. Desde la antigüedad, el 

Hombre no solo ha diseñado caminos y calzadas para llegar de un lugar a otro, también ha 

diseñado los mapas que le orientan y guían en este recorrido. Los mapas son una muestra gráfica 

de la categorización. A este respecto Martínez, afirma: “un esfuerzo de «sumergirse» 

mentalmente, del modo más intenso posible, en la realidad ahí expresada”. (2004, p. 265). La 

cartografía nos aproxima a la realidad inmanente, simbólicamente expresada. El mapa nos educa 

en el desenvolvimiento y comprensión cívicos.  

De igual manera que con el mapa la ciudad habla, con la categorización, los hechos 

hablan. Tal definición es de Poincaré, que sostiene: “Los hechos no hablan por sí mismos, hay 

que hacerlos hablar” (1972, p. 207). El filósofo español Ortega y Gasset, al recordar lo necesario 

para llegar a una meta o conducirse por un camino, nos recuerda que debemos hurgar sobre: 

“información, no modelos” (1981, p. 124). Este es un riesgo que el ciudadano corre cuando se 

acerca a buscar información en la ciudad, en los planos encontramos información y no siempre 

ella expresa una ciudadanía modelo. Las categorías de la ciudad se hacen visible en la vivencia 

de quienes moran en ella. 

 El modelo del diseño de la polis que ha acompañado nuestro viaje es el de la antigua 

ciudad de Roma. Habiendo llegado a este capítulo cuyo título es Theatrum Orbis Terrarum: La 

Situación Hermenéutica. El estilo estructural de esta investigación la establecimos desde la 

cartografía antigua y concretamente, en el diseño de la antigua Roma. Sus habitantes para 

desplazarse e ir expandiéndose crearon los mapas que tenían el plano de la ciudad. La 



 
 

172 
 

categorización es el gran Atlas (Theatrum) en el cual vamos a encontrar la ruta de la calzada (la 

Forma Urbis), por donde cada uno de los informantes (Dasein), se desplazaron para llegar a los 

ejes medulares de la investigación: Fe – Educación – Ciudadanía.  

 Hemos venido refiriéndonos a la Civilización Occidental. Uno de los más grandes 

exponentes de este pensamiento y, que le ha dado consistencia sociopolítica y filosófica al 

hemisferio es Aristóteles, Estagira, 384 a.C. – Calcis, 322 a.C. La cuarta etapa o cuarto capítulo 

de esta investigación corresponde a la Categorización y Estructuración que, según Miguel 

Martínez, (2004), y a partir del método Fenomenológico-Hermenéutico de Martín Heidegger se 

titula: La Situación Hermenéutica. Ahora bien, aproximarnos a los hallazgos que brotaron de la 

entrevista de los informantes clave, significa que comencemos deshilvanar, a desandar el camino 

para llegar al verdadero conocimiento, como lo afirma Heidegger (1974). Este proceso nos 

conduce a una nueva hermenéutica, a una epistemología desde la fenomenología. Nos 

encontramos a las puertas de un universo de posibilidades que brinda la hermenéutica y permite 

re-construir el Objetum.  

 El punto de partida de Heidegger es la vida fáctica, es decir, la experiencia religiosa, el 

contacto sociopolítico, el sentido intencional de la vida y la pregunta sobre el sentido general. A 

todo esto, podemos identificar con el quid de la vida misma. Incluso este método es un reclamo a 

la pregunta ética desde la indicación formal, que para Rodríguez “es aún una deuda de quienes 

investigan el alcance del método” (2015, p. 163). El sentido propio de la vivencia de la vida 

como objeto a observar, exige superar el carácter estático-reflexivo de la tradición 

fenomenológica propia del contexto vital heideggeriano, por esta razón, el referido filósofo, 

instituye como modo propio de aprehensión la actitud teórico-reflexiva.  



 
 

173 
 

 La vida, según afirma Heidegger en el curso de verano, “no pasa frente a mi como una 

cosa que yo pongo, como objeto, sino que yo me apropio de ella y ella se apropia de sí, según su 

esencia” (1919, p. 75). Entre el Dasein y la Leben, entre el Hombre y la vida hay un Vollzug, un 

proceso, ella es en el ser vivida. La pregunta medular que inspira el método es, 

fundamentalmente, el modo de acceso y aprehensión del sentido original de la vida en su ser 

vivida. Como respuesta a esta pregunta, se evidencian los cursos Friburgueses. Éstos reseñan los 

principales objetos de estudio de la filosofía de Martín Heidegger. Por una parte, la vida fáctica y 

por otra, el mundo significativo. Ambos objetos, concebidos desde un sentido práctico operativo.  

 La vida fáctica no es vivida al azar. Martínez afirma: “no es que se enlacen al azar, pues, 

el azar no es creativo” (2004, p. 263); los resultados de la investigación provienen del proceso de 

la vida vivida. Es la unión de estas ideas con sus características y su naturaleza la que permite el 

hallazgo y el descubrimiento. El ejercicio de vivir comporta la unidad de todos los sentidos. La 

vida se vive con todo aquello que contiene, recibiendo de ella lo que tiene dejándose impregnar 

por la empiria. Justo a este respecto, leemos en la referida obra de Martínez:   

Se requiere, como condición indispensable, que se renuncie, por lo menos 

temporalmente, al “único” orden aparente, a la “única” lógica siempre usada, a la “única” 

racionalidad siempre aceptada, y que se permita cierta entrada a lo que al principio puede 

presentarse como un desconcertante "desorden", "caos" y "sinsentido", porque muy bien 

puede haber, en ese campo desconocido que se investiga, otro tipo de orden, otra clase de 

lógica y otra forma de racionalidad que no pueden entrar completamente en los esquemas 

anteriores. (2004, p. 264) 

 La facticidad de la vida es un túnel cuya salida puede comportar sorpresas. El Método 

Fenomenológico-Hermenéutico no hace referencia a un manual para “aprender a vivir”, es un 



 
 

174 
 

acercamiento para ir descubriendo lo que el Dasein recibe de la Leben, y esto puede hacerse 

yendo o viniendo, andando y desandando el camino, tejiendo y destejiendo. El mismo 

Heidegger, sostiene que el conocimiento científico, que se aproxima todo trabajo de 

investigación, “consiste en ir deshilvanando el hilo de nuestras sospechas (EntuwzÁrfe) a la luz 

de una experiencia decisoria”. (1979, p. 185).  

 

1. Las categorías aristotélicas  

Aristóteles, sugiere en su libro Metafísica: “El ser no se da nunca a nadie en su plenitud, 

sino solo mediante ciertos aspectos y categorías” (1994, p. 189). La manera de contextualizar y 

definir al ser es ubicándolo en el lugar que le corresponde de acuerdo a las características que le 

son propias y a través de las cuales se expresa.  Decimos en la sabiduría popular: “cada cosa en 

su lugar” o “cada quien con cada cual”.  

La vida no posee una forma de ser vivida, por esta razón, conveniente moverse en el 

campo desconocido, con otro tipo de lógica, otro tipo de orden y otra forma de racionalidad. Lo 

novedoso de la vida desafía la lógica usual y corriente de la lógica del Dasein. La vida requiere 

de distinciones; grupos que se reúnan por medio de características comunes y expresan su propia 

naturaleza. Hipócrates le llamaría condición “que revela”; Herodoto las identifica como 

dimensiones “que acusan” o mejor aún, elementos que “muestran” o “afirman”; y sostenido en 

otras palabras, Aristóteles, dándole el uso técnico la llamó: categorías. Ferrater-Mora, afirma 

claramente: “a veces puede traducirse por 'denominación' (Cfr. Top., 107 a 3 y 18); a veces (y 

con mayor frecuencia), por 'predicación' y 'atribución'”. (1964, p. 264).  

 La línea la ha trazado Aristóteles, como lo afirmamos precedentemente, pero a lo largo de 

la historia, son varios los pensadores que, junto al Estagirita, fundamentaron su pensamiento 



 
 

175 
 

desde las categorías. Plotino, Porfirio, Tomás de Aquino, Guillermo de Ockam, Francisco 

Suárez, Descartes, Espinoza, Leibniz, Kant, Hegel, Ortega y Gasset, todos ellos no solo 

aportaron a la teoría de las categorías, también la confirman. Las categorías constituyen una parte 

nuclear en la filosofía aristotélica, así como en la Historia de la Filosofía.  

 El término categoría, (Κατηγορίαι, Katēgoriai, o περὶ τῶν κατηγορίων, perì tṓn 

katēgoríōn), hace referencia al conjunto de ideas que pueden llamarse unívocas; son 

consideradas de máxima extensión y mínima intención, dentro y bajo de las cuales se integran 

todas las demás ideas unívocas. El filósofo italiano Giovanni Reale, afirma que: “Las 

interpretaciones de la noción (de la obra Las Categorías), ha sido dada desde los tiempos 

antiguos, por ejemplo, en el comentario de Porfirio sobre la citada obra, se reduce a tres: la 

dimensión gramatical, la dimensión lógica y la dimensión ontológica” (2003, p. 157).  

La triple dimensión planteada por el filósofo y profesor Reale, son de gran interés, no 

obstante, estamos en la dimensión más antigua y ampliamente referenciada de la Historia, la 

dimensión Ontológica. Uno de los más reconocidos y prominentes lexicógrafos aristotélicos es 

Hermann Bonitz. En las categorías aristotélicas, encontramos los distintos significados por 

medio de los cuales expresamos el concepto del ser. Es correcto afirmar que las categorías 

aristotélicas, desde la dimensión ontológica, expresan los supremos géneros del ser. Lo leeremos 

como lo afirma Bonitz:  

Según Aristóteles, las categorías denotan los diversos significados en que expresamos el 

concepto del ser, las categorías designan los géneros supremos a los que deben poderse 

subordinar todos los entes. Sirven así de orientación en la historia de los datos de la 

experiencia. (1870, p. 150). 



 
 

176 
 

 Nuestra investigación pone la mirada en la transversalización de los ejes: Fe-Educación-

Ciudadanía, es decir, que la experiencia del Dasien, la cual se desarrolla en la historia y requiere 

de significados, en la Lebel, estos tres ejes no solo se relacionan, sino que definen la propia 

historia, es decir, son datos de ella, son, en palabras de Heidegger:  

una intuición del sentido de la relación entre la vida y la objetualidad (vivida/ 

experimentada) y de la vida consigo misma, dicho de otra forma, al modo de una 

intuición del sentido reflejado en la vivencia, intuición a la que llama intuición 

hermenéutica [hermeneutische Intuition]. (1987, p. 117) 

 Dado este punto de coincidencia entre la Teoría de las Categorías de Aristóteles y la 

relación con el método Fenomenológico-Hermenéutico de Martín Heidegger, conviene, sin 

desestimar los esfuerzos realizados por muchos autores para darle una constitución 

tridimensional (gramatical, lógica y ontológica) a dicha Teoría del Estagirita, que nos adhiramos 

a lo propuesto por el mismo filósofo, para quien las categorías tienen a todas luces una estructura 

ontológica.  

 En la Metafísica Aristotélica, las categorías, son en primer lugar, figuras supremas del 

ser, es decir, expresan lo que es el ser; y, en segundo lugar, también afirma que las categorías son 

predicciones supremas, lo cual está íntimamente unido a las formas lógicas del ser y por último, 

también encontramos la pertinencia gramatical, necesaria y determinada. No obstante, a 

propósito de la dimensión ontológica de las categorías, leemos en el capítulo V de la obra de 

Aristóteles: “ser en si se dice de todas las acepciones del ser según las figuras de las categorías”. 

(1973, p. 202).  

 

 



 
 

177 
 

 

2. Las Puertas de ingreso a la ciudad 

 Vamos ingresando a la antigua Roma, y debemos transitar no solo el espíritu de la 

civilización grecorromana, sino también sus diversos espacios. El medio de comunicación más 

eficaz en la antigüedad era la arquitectura. Cada emperador mostraba su poderío de acuerdo a lo 

colosal de las edificaciones que mandaba construir. Los muros de la ciudad de Roma eran no 

solo para proteger la vida y la civilización ahí implantada, también era para evidenciar que 

dentro de ellos se guardaba una importante riqueza.  

 No es fácil precisar cuántas Puertas existían para ingresar a la Roma antigua, amén de 

tener en cuenta que fueron construidas por diversos gobernantes y etapas. En una aproximación 

arquitectónica, de acuerdo a los registros, se pudieran contabilizar unas cincuenta y tres puertas, 

distribuidas en los cuatro puntos cardinales de la ciudad y construidas a lo largo de los períodos 

de la República (509 a.C. – 27 a.C.) y el Imperio ‘Unificado’ (27 a.C – 395 d.C.). De todas estas 

Puertas de la Roma antigua hemos elegido tres de ellas para, junto con Martínez y Heidegger, 

identificar las tres etapas previas al proceso de categorización que se constituyen en necesarias a 

fin de ingresar a la ciudad (le Teorización).  

En la investigación educativa, categorizar es no solo un acto formal de la mente humana, 

es también un movimiento de la empiria. Martínez asegura que: “la categorización o 

clasificación exige una condición previa: el esfuerzo de "sumergirse” mentalmente, del modo 

más intenso posible, en la realidad ahí expresada, (…) con la actitud de revivir la realidad y 

reflexionar para comprender lo que pasa”. (2004, p. 257). La categorización empuja a una 

reconstrucción mucho más ampliada de la información suministrada por los informantes clave. 

El mismo Martínez, (2004) le llama: Propedéutica Fenomenológica.  



 
 

178 
 

 Para el proceso de categorización, hemos asumido la propuesta de Dilthey (1951) y de 

Martínez (1996). Abundantemente referenciado está el hecho de que es la vida óntica donde se 

relaciona la hermeneusis y la fenomenología, por esta razón y bajo la guía filosófica y 

metodológica de los dos autores señalados, es que vamos a introducirnos en el odos a través del 

cual hemos categorizado.  

 

2.1 La forma mentis  

 El primer acceso a la ciudad nos lo dará la Puerta Appia, conocida posteriormente como 

Puerta de San Sebastián. Ésta, formaba parte del cinturón defensivo de las Murallas Aurelianas y 

data del 275 d.C. Con ella hemos identificado el primero de los procesos cuyo nombre es: Forma 

Mentis. La mente ha jugado a lo largo de los siglos un papel muy importante en el discurso 

lógico racional. En el libro De Anima, Aristóteles (1978), considera que la mente (o mejor aún, el 

intelecto que capta las formas de las cosas) no se entiende como una representación del mundo 

en virtud de que lo figure a través y por medio de imágenes mentales, como tampoco mediante 

alguna otra clase de unidad mental.  

 Por su parte, San Agustín en el libro titulado De Trnitate, entiende la mente con una 

importante connotación antropológica. Afirma el Obispo de Hipona: “nada conoce el hombre 

que le sea más cercano ni que le sea más inmediato a su mente que su identidad consigo mismo” 

(1956, p. 789). En un diálogo imaginario entre Heidegger y Agustín podríamos decir que la vida 

fáctica se inicia en la autoconciencia. Lo dicho por San Agustín se puede considerar como 

adelanto al cógito cartesiano. No se trata de una génesis, de hecho, no se puede considerar así, tal 

como lo afirma el filósofo Frederick Copleston, no obstante, no deja de ser curioso que en la 



 
 

179 
 

Segunda de sus Meditaciones Descartes afirme: “nada hay que me sea más fácil de conocer que 

mi propio espíritu” (1994, p. 130).  

 En la literatura de Tomás de Aquino, la palabra mente mens no se corresponde a “alma”. 

La definición de alma es, como en la filosofía del Estagirita, un concepto físico que designa más 

bien un primer principio de vida de lo que orgánicamente vive. Y no se refiere solo al Hombre, a 

la persona, esto incluye también a los animales y los vegetales. Para Tomás de Aquino:   

Se llama mente a aquello que es más alto en la virtud del alma, en cuanto en ella está la 

imagen, denomina a la potencia del alma, y no a su esencia; o si denomina a la esencia, 

no es sino en cuanto de ella fluye tal potencia. (2001, p. 56).  

En Tomás de Aquino, encontramos una importante afirmación implícita y trasversal: “el 

Hombre es imago Dei, especialmente por su mente” (2001, p. 57). Es a través de ella que alcanza 

su imitación por medios de la inteligencia y la sabiduría. Martínez, por su parte, reconoce e 

insiste en la necesidad de “familiarizarse con los procesos mentales mediante los cuales se vive y 

se expresa el significado” (2004, p. 267). La mente es el modo como vamos aproximándonos a la 

realidad objetivable, tangible. Justamente la tarea de la educación es que la mente pueda 

comprender y razonar cuanto rodea la cotidianidad; la educación tiene una influencia directa en 

la mente, la va formando. Y el investigador debe encontrar la agudeza para medir los hallazgos. 

En este proceso deben confluir tres palabras; rigurosidad, sistematicidad y criticidad. El 

investigador debe medir, calibrar el peso de cuánto va a evidenciando.  

En Santo Tomás, encontramos grupos de triadas que permiten identificar mejor el 

significado de las palabras y su contexto. Mens se ubica en mens, notitia, amor (mente, noticia, 

amor), y también “mensura”, dentro de medida, especie, orden. En la Teoría del Conocimiento 

del Aquinante, la mente es igual a la capacidad de medir, de conmensurar lo conocido por medio 



 
 

180 
 

de los principios; ese es el intelecto. “El nombre de mente está tomado de mensurar” (2001, p. 

55). La Puerta Appia nos permite entrar en la estructura mental de quienes van aportando 

información por medio de las técnicas de recolección, y así acercarnos a cómo “miden” la 

relación de los ejes trasversales: Fe-Educación-Ciudadanía.  

 

2.2 El contenido lingüístico 

 Desde el siglo III en la Muralla Aureliana nos ha dejado una de las Puertas más bellas y 

aún muy bien conservadas de la antigua Roma. Se trata de Porta Miggiore (Puerta Mayor). Data 

del año 52 d.C. Y su constructor fue el Emperador Claudio, cuyas glorias todavía se leen en la 

inscripción ubicada en el ático la Puerta. Para continuar nuestro ingreso a la ciudad y descubrir lo 

que esconden los muros de la civilización, nos aproximaremos a la manera de comunicarse del 

Hombre desde siglos, y cuyo código lleva por nombre: lenguaje, de donde proviene el idioma.  

 La verbalización es el modo como la persona expresa los conceptos de la realidad y del 

contexto. Con relación a esto, afirma Merleau-Ponty que “el lenguaje siempre medio nuestro 

encuentro con el mundo, aun cuando el texto parezca ser el espejo más transparente de aquello a 

que se refiere, es más, sobre todo en ese momento” (1975, p. 279). El lenguaje es crucial en la 

expresión de la realidad, pero no la agota. “El todo, supera las partes” (2013, p. 117), en palabras 

del Santo Padre Francisco. El modo limitado de ver las cosas hace que nos deslicemos entre el 

realismo ingenuo, del que hace referencia el filósofo Wittgenstein llamándolo de dos maneras: 

“mi viejo modo de pensar” (1953, p. 265) y “la ideología de la cual fui víctima” (1953, p. 158), y 

el realismo mágico, cuyo exponente es el Doctor Uslar Pietri. Esto se trata de “una negación 

poética o una adivinación poética de la realidad”, (1947, p. 50).   



 
 

181 
 

 En toda ciudad las puertas de acceso, solo conducen y señalan la dirección, pero no 

llevan a ella. El hecho de atravesar una puerta, no quiere decir que se vaya por la dirección 

correcta. Las reflexiones filosóficas antes de Aristóteles con respecto de la naturaleza del 

lenguaje se desarrollan en torno a una pregunta crucial ¿El lenguaje es un medio válido y fiable a 

la hora de acceder al conocimiento de la realidad? La Mímesis es el modo como el lenguaje 

opera en la realidad; él, reproduce su esencia a partir de una conexión directa que va desde los 

componentes lingüísticos y elementos ontológicos. Por tal motivo, el análisis del origen y la 

estructura de las palabras constituye el Método Heurístico válido y necesario para alcanzar el 

conocimiento cierto y verdadero de la realidad.     

En el Crátilo de Platón (2003), encontramos que los nombres han sido impuestos a las 

cosas del universo, según una voluntad, la cual, ha tenido previo conocimiento de las cosas. Por 

tal motivo, Platón concluye que los nombres expresan el conocimiento de las cosas y no sólo, el 

conocimiento de las propiedades que poseen, también el conocimiento de su uso. Se puede 

concluir que, si la voluntad es humana, quien da los nombres es una especie de artesano o 

tecnólogo; no propiamente un sabio o un científico. 

 Aristóteles en la Teoría del Significado, en la obra titulada Peri Hermeneias, establece 

una correspondencia entre los símbolos lingüísticos con las palabras, los contenidos mentales y 

las realidades experimentadas. De modo que el significado pasa por una trilogía: palabra, 

contenido y realidad. Podemos encontrar un ejemplo cotidiano: “no todos los hombres escriben 

del mismo modo ni emiten los mismos sonidos lingüísticos, no obstante, las experiencias 

mentales, que directamente simbolizan éstos, son idénticos para todos, y también las cosas de las 

cuales nuestras experiencias son imágenes”. (1973, p. 110). Desde los antiguos hay una 

conciencia del lenguaje como un sistema simbólico global, el cual ejerce su función de una 



 
 

182 
 

manera mediada: no tiene una correspondencia directa con la realidad, sino indirecta, a través de 

los componentes mentales.  

El investigador al acercarse al contexto del informante, conoce su Forma Mentis, se 

aproxima sucesivamente a ella. A través de las respuestas se expresa la esencia de su concepción 

de los ejes trasversales del objeto de estudio. Cada sujeto de la investigación le “pone nombre” a 

la realidad y la identifica. El paso a posteriori de este proceso es proporcionado por los sistemas 

educativos en cualquiera de sus dimensiones.  

 

2.3 El sistema y los sistemas  

 Seguimos transitando todo el cinturón que bordeaba y protegía la ciudad antigua de 

Roma. Como podemos evidenciarlo en la historia, la Muralla más famosa es la Aureliana. A ella 

también pertenece la tercera puerta que le da nombre a esta etapa de nuestro recorrido geográfico 

y epistemológico. La Porta del Popolo. Inicialmente su nombre era Porta Flaminia dado que se 

encontraba cerca de la Vía que llevaba este nombre. Quienes venían a la ciudad e ingresaban por 

esta puerta, era aquellos que habían desembarcado en el Mar Adriático.  

 Era una larga e importante Vía. Por esta razón es que hemos querido identificar este 

momento de la investigación con la Porta del Popolo. En la construcción del proceso previo a la 

categorización que propone Martínez, una de las consideraciones más importantes es no obviar 

los Sistemas. Ellos son una manera de decodificar los símbolos que se van proponiendo en los 

insumos suministrados por los informantes. Escuchemos a Martínez:  

Es necesario conocer también los sistemas sociales y culturales que proveen el 

significado de la mayoría de las expresiones de la vida: para entender una frase hay que 



 
 

183 
 

conocer la lengua; para comprender el comportamiento de una persona hay que conocer 

su formación y su medio cultural, etcétera. (2004, p. 267). 

 La precompresión de la realidad es alimentada por la cultura como un elemento a tener en 

cuenta. No se trata de privilegiarla sobre la naturaleza ni mucho menos se puede pretender 

cuestionar la historia, es más bien, una muestra de cómo todos los sistemas se integran para que 

el informante pueda aportar las mejores definiciones a cerca de la realidad objetualizada.  

A propósito de la vinculación de los sistemas, Bronfenbrenner, (1987) ha hecho un 

importante aporte a la lectura integral de la realidad, su influencia decisiva y la interpretación de 

ella. Se trata de la Teoría Ecológica de los Sistemas; ésta puede ser una clave en el desarrollo de 

nuestro trabajo. Los cuatro sistemas propuestos, son: 

• Microsistemas: Ambientes inmediatos (familia, escuela, grupo del par, vecindad, y 

ambientes).  

• Mesosistemas: Un sistema abarcado de conexiones entre los ambientes inmediatos (es 

decir, hogar y escuela de un niño).  

• Exosistemas: Ajustes ambientales externos que afectan sólo indirectamente el desarrollo 

(tal como lugar de trabajo del padre).  

• Sistema de macros: El más grande cultural contexto (Cultura occidental, economía 

nacional, cultura política).  

Un quinto sistema fue agregado más adelante: 

• Cronosistemas: El modelar de acontecimientos y de transiciones ambientales sobre el 

curso de la vida.  

Bronfenbrenner (1979, p. 23), propone una perspectiva ecológica del desarrollo de la 

conducta humana. Esta perspectiva concibe al ambiente desde el punto de vista ecológico, se 



 
 

184 
 

trata de un conjunto de estructuras seriadas y estructuradas en diferentes niveles, en donde cada 

uno de esos niveles contiene al otro. Cada nivel va influyendo oportunamente en la formación 

integral de la persona. Bronfenbrenner, plantea una integración, no una superposición. Así lo 

afirma:  

El microsistema constituye el nivel más inmediato en el que se desarrolla el 

individuo (usualmente la familia); el mesosistema comprende las interrelaciones de 

dos o más entornos en los que la persona en desarrollo participa activamente; al 

exosistema lo integran contextos más amplios que no incluyen a la persona como 

sujeto activo; finalmente, al macrosistema lo configuran la cultura y la subcultura en 

la que se desenvuelve la persona y todos los individuos de su sociedad. (1987, p. 34). 

Argumenta, además, que la capacidad de formación de un sistema depende de la existencia 

de las interconexiones sociales entre ese sistema y otros. Todos los niveles del modelo ecológico 

propuesto dependen unos de otros y, por lo tanto, se requiere de una participación conjunta de 

los diferentes contextos y de una comunicación entre ellos. (Bronfenbrenner y Ceci, 1994, p. 

56), han modificado su teoría original y plantean una nueva concepción del desarrollo humano 

en su teoría bio-ecológica. El elemento crítico de este modelo es la experiencia que incluye no 

sólo las propiedades objetivas sino también las que son subjetivamente experimentadas por las 

personas que viven en ese ambiente.  

El Realismo Ingenuo, es el modo como (Martínez, 2004), establece para mirar la realidad 

e interpretarla. La vida fáctica vivida a través del Dasien exige que se interprete debidamente las 

leyes para que se evidencien en esta relación, el giro hermenéutico. Una vez que nos hemos 

acercado al breve proceso sugerido por Martínez y hemos ingresado a la ciudad, vamos a 

descubrir lo que guardan cuidadosamente las Murallas Aurelianas: La categorización.  



 
 

185 
 

 

3. La revisión de los indicadores formales: La Categorización. Vollzug (El Proceso). 

 Ya dentro de la ciudad, quienes habitan en ella y son ciudadanos naturales, o quienes han 

ingresado por algunas de las puertas que elegimos, todos, van distinguiendo que la belleza que 

adorna a toda ciudad no es solo su arquitectura o su esplendor, lo más hermoso que representa la 

dimensión estética es la ciudadanía. Lo estético se relaciona con la moral, con el Ethos. Cortina, 

quien ha sido abundantemente citada en nuestro trayecto investigativo, sostiene:  

Esto es lo que ocurre con el mundo de los valores: que son componentes tan inevitables 

del mundo humano, que resulta imposible imaginar una vida sin ellos, y esto es lo que 

sucede concretamente con los valores morales, porque «la moral la llevamos en el 

cuerpo» ya que no hay ningún ser humano que pueda situarse más allá del bien y el mal 

morales. Sino que todos somos inevitablemente morales. (1999, p. 10).  

 Educar en la belleza, reavivar la admiración por lo bello que casi toca a lo bueno, es una 

necesidad en la que muchos ponen su atención. A lo largo de la historia hemos querido cuidar el 

arte como expresión máxima de lo bello. El valor de Las Meninas, el esplendor de la Capilla 

Sixtina, o lo atrayente de La Divina Comedia solo son algunas muestras de la intensa campaña en 

favor de lo bello. Por tal motivo, y en sintonía con Cortina, los valores ciudadanos, la cultura 

cívica son la dimensión estética de la Antropología Política.  

 Ahora bien ¿Cómo hemos descubierto la comprensión y la concepción de esta dimensión 

estética en nuestros informantes? Todo esto lo vamos a ir desvelando en la categorización. Por 

medio de ella, vamos identificado los indicadores formales, como resalta Heidegger, “son 

conceptos indicativos [hinweisend] al «modo de una advertencia»” (1920/1921, p. 36-64). El 

sentido intuido del fenómeno es para quienes sirven estos indicadores, no le ponen límite y 



 
 

186 
 

evitan la imposición conceptual. La categorización o la revisión de los indicadores formales, 

procuran cumplir cinco funciones principales:  

1. Guiar la investigación proponiendo al fenómeno y al sentido intuido como única 

referencia; 2. Expandir el horizonte previo de comprensión del fenómeno [Vorgriff] en 

favor de una problemática particular; 3. Ligar de partida la formulación de conceptos e 

ideas con una problemática que no sea ajena al fenómeno, sino que sea motivada por éste; 

4. Mantener abierta no sólo la determinación del sentido quiditativo del fenómeno 

[Gehaltssinn], sino también el modo de aprehensión del sentido de ejecución de lo 

mostrado [Vollzugssinn]; 5. Aprehender el sentido práctico-referencial de mostración (el 

llamado Bezugssinn) y mantenerlo en constante revisión usando el fenómeno como único 

punto de referencia (por ello se conjuga con el aseguramiento de la situación 

hermenéutica). (1920/1921, p. 69-72) 

 Una de las cosas que debe cuidar la investigación no irrumpir y anteponerse al fenómeno, 

no entorpecer el proceso para acercarse a él. Una clave para evitar esto es mantener «la mirada 

investigativa». La investigación ha de generar un proceso de adaptación entre ella y el fenómeno. 

Al contemplar las categorías como indicadores formales nos percatamos que son conceptos 

abiertos. Son una suerte de reclamo de una mayor adecuación con el sentido fenoménico y la 

problemática que motiva su adecuada aprehensión. Son también, como bien describe Georg 

Imdahl, conceptos dinámicos [Bewegungsbegriffe]. El dinamismo Hediggeriano hace una 

simbiosis entre la aprehensión del sentido y la mostración situacional del fenómeno, es decir, la 

única referencia de la conceptualización, es el fenómeno intuido situacionalmente.  

 Hemos transcritos los datos en un cuadro que presenta seis columnas. En la primera 

columna de izquierda a derecha encontramos el Objetum, hacia donde se dirige la investigación, 



 
 

187 
 

la objetualidad. En esta sección leemos el título de la investigación, que nos recuerda el 

problema y el objeto de estudio. La segunda parte del cuadro donde se transcribió toda la 

información está dedicada a las Intencionalidades. Ellas nos van a ayudar a comprender el 

sentido práctico referencial de la investigación. Nos recuerda la dirección a la que vamos 

dirigiéndonos. El nombre de esta columna es Los itineraria adnotata. Dentro de la cartografía 

romana antigua, se trataba de unas listas que especificaban estaciones y distancias entre ellas en 

millas.  

 Si continuamos con la lectura del cuadro, en el centro del mismo se encuentra el Corpus 

Lingüístico. Puesto en el centro, como indicando el camino principal, o la ruta más segura, se 

trata de la expresión de las ideas, símbolos y conceptos de los informantes quienes, a partir de su 

experiencia en los diversos sistemas, nos aproximaron a los indicadores formales. La 

transcripción íntegra de los datos aportados, ha sido identificada con el diseño gráfico del 

camino: Los Itineraria Picta. Una vez que hemos llegado al centro del cuadro, comenzamos a 

construir los Indicadores Formales, es decir comenzamos a categorizar.  

Martínez, señala las dimensiones y alcances de esta etapa del proceso Vollzug: 

“Clasificar, conceptualizar o codificar mediante un término o expresión breve que sean claros e 

inequívocos (categoría descriptiva), el contenido o idea central de cada unidad temática”, (2004, 

p. 268). La referida mirada investigativa hace su aparición aquí y comienza evidenciar conceptos 

claros, formales, distintos que vayan entramando la definición de la belleza de la nueva sociedad, 

mostrando situacionalmente el fenómeno, dando las luces para la nueva hermenéusis.   

 La categorización, ya hemos afirmado precedentemente, es una inclusión que a lo largo 

de los siglos Aristóteles introdujo, aun cuando la Historia de la Filosofía la testimonia como una 

expresión casi universal, por tal motivo, acercándonos a su filosofía, es que nos aproximamos a 



 
 

188 
 

la categoría ontológica, a aquello que revela y expresa en sí mismo el código o la idea. Así lo 

afirma Ferrater-Mora: “Las categorías designan expresiones o términos sin enlace que, como el 

propio Aristóteles señala, significan la substancia, la cantidad, la cualidad, etc” (1964, p. 268). El 

cuadro siguiente lleva por título. Microcategoría. Se trata de las expresiones más genuinas, que 

unívocamente orientan el concepto y se hacen comunes. Las Vie Publicae. Se trataba de una vía 

construida por el Estado, y cuyo mantenimiento estaba a cargo de los vecinos de la zona que 

transitaban por ella. Su anchura era de entre seis y doce metros.  

 Las Mezocategorías, son el cuadro siguiente en nuestra Theatrum. Ellas, al ir en perfecta 

unidad con las Microcategoría, permiten descubrir otros elementos. Las hemos combinados con 

gestos, con comentarios que, quedando registrados, se profundizaron o se señalaron de una 

manera más concreta. Martínez, afirma que pueden ser: “causas, condiciones, consecuencias, 

etc.” (2004, p. 269). Esta columna pretende señalar aún más lo ontológico, pero ayudado por las 

características. Todo cuanto ayude a la aprehensión del sentido original del fenómeno. Llamamos 

a esta esta parte del documento cartográfico: Las Vie Privates. Servían de vínculo y eran 

financiadas por quienes las usaban en las Villas.  

 La última sección del cuadro, son las Macrocategorías.  Llegamos a un momento muy 

importante dentro de la expresión gráfica de la ruta. En esta dimensión evitaremos, según 

Martínez,  que “el ente puede mostrarse como aquello que no es, al modo de una apariencia, 

encubriendo o distorsionando su ser”. (2004, p. 35). Estamos frente a lo revelador del fenómeno, 

no solo en su dimensión óntica sino ontológica. Este paso nos pone delante al fenómeno tal cual 

es. Ledezma-Albornóz, sostienen:   

Lo que en Ser y Tiempo se denomina Gerede debe ser entendido como la comprensión de 

un fenómeno sin referencia directa a éste (sin raíz en su fenomenalidad [Entwurzelung]). 



 
 

189 
 

Es una comprensión cuya referencia es un discurso, algo dicho sobre el fenómeno. La 

posibilidad de esta “comprensión caída” es intrínseca al ser del Dasein, ya que está 

abierta por la comunicación, la cual es el modo constitutivo y primario de estar-con-los-

otros (2021, p. 267). 

Las Macrocategorías son la raíz donde sentará sus bases la conceptualización. Situadas 

como un resumen, en el cual podemos encontrar el sustrato que expresa el “primer principio”, las 

“causas últimas y primeras”, de lo que el Dasien percibe a partir de los ejes temáticos. En ellas se 

evidencian y expresan lo necesario para intuir el sentido íntimo que obedece al sentido original 

del fenómeno, como lo encontramos el en libro Ser y Tiempo de Martín Heidegger. Las Vie 

Vecinales permitían unir varios Vicus, haciendo vías en red, y tenían como punto de partida las 

Vie Publicae. Por esta razón es que hemos llamado al último cuadro, Vie Vecinales. Se 

constituye en la red y sobre ella, se va hilvanando todo el constructo teórico. (Strauss y Corbin, 

1990) llaman a este proceso “codificación axial”, debido a la red de relaciones que se da entre 

las demás categorías. 

 Una vez que nos hemos acercado proceso de categorizar, es hora de detallar el recorrido 

geográfico, ya no con el dibujo de la ruta sino, haciendo la ruta misma. Veremos los mapas sobre 

los cuales hemos de caminar para llegar a la re-velación, el estar-en [In-sein], caracterizado por 

el λόγος (Logos: estudio).  

 

4. Orbis Terrarum.  

 El conocimiento es la palabra clave que atraviesa siempre toda investigación. Educar no 

consiste solo en la proporción de conocimientos. Esta función puede entrar en desuso sobre todo 

si contemplamos el desarrollo de las diversas inteligencias. El conocimiento debe estar 



 
 

190 
 

acompañado de actos humanos que se conviertan en la impronta del acto educativo. Un acto que 

en primer lugar es antropológico y luego, es social. La curiosidad mueve al Hombre entrar en la 

dimensión desconocida para acceder al Eureka, al Insithg.  

Para Heidegger, hay una condición importante en cada persona: el “ser humano es ser 

interpretativo”. (1974, p. 251). La interpretación, del Método Fenomenológico, es el modo 

natural de ser de los seres humanos para adquirir conocimientos y no tanto, un “instrumento”. 

Los intentos cognoscitivos para desarrollar conocimientos resultan expresiones de la 

cosmovisión que se produce en la interpretación sucesiva del mundo.  

 En la búsqueda, es que los mapas representan una importante función para quienes se 

acercan a la aventura de caminar, hurgar y reconocer los detalles.  Del mismo modo que en 1570 

fue editado el primer Atlas Moderno, ahora hemos editado nuestro Atlas en el cual vamos a 

encontrar dos recorridos. Por una parte, las redes semánticas de cada informante clave y por otra 

parte las redes que emergieron de cada una de las preguntas hechas en las diversas entrevistas.  

 Hoy la psicología moderna ha establecido la capacidad elástica que tiene nuestro cerebro, 

se trata de un atributo; nuestra naturaleza es esencialmente hermenéutica como lo afirma 

Heidegger (1974).  El análisis de la acción humana sea cual fuere, es en palabras de Geertz, “una 

ciencia interpretativa en busca de significado, no una ciencia experimental en busca de leyes” 

(1973, p. 5). Y dado que la interpretación es una acción fruto de la razón y del juicio que el 

Hombre ha hecho de cuanto le rodea, es que Geertz logra afirmar que “el hombre es un animal 

suspendido en redes de significados que el mismo se ha tejido” (1973, p. 5).  

 Las redes semánticas están construidas a partir de dos elementos: los ejes temáticos de la 

investigación: Fe-Educación-Ciudadanía y su irrenunciable dependencia con la dimensión 

antropológica, la Persona. En esto se evidencia el Lebel y el DasPolisein. Quien se coloca en el 



 
 

191 
 

centro es la persona, en relación con la vida y sus diversos ámbitos, va construyendo e 

interpretando. Denzin, procura mostrar las relaciones de las personas que interactúan con la 

cultura y afirma: “como las personas interactuantes conectan sus propias vivencias con las 

representaciones culturales de esas mismas experiencias vitales” (1992, p. 74).  

Todos los elementos descritos anteriormente, se entrelazan por medio de líneas que los 

ubican en las respectivas categorías y los relacionan entre sí, quedando en evidencia incluso la 

raíz de las categorías, su dimensión ontológica y sus elementos gramaticales y semánticos. En el 

caso de las redes semánticas de las respuestas agrupadas en un solo mapa, se señala el quid de 

cada una y las categorías que, según cada informante, la definen, la constituye.  

 

  



 
 

192 
 

 

Informante clave: AE-1 
Fecha de la entrevista: 09/03/2023 
Hora de inicio: 11:49 am 
Hora de culminación: 01:30 pm  
Lugar de la entrevista: Edificio Banco de Venezuela, av. Bolívar de Valencia, Edo Carabobo.  



 
 

193 
 

Cartografía Ciudadana: Leyenda.  

Ejes Fundamentales 
 
Categorías comunes 
 
Categorías comunes 
 
Conectores.   

 
 
 
 
 
 
 



 
 

194 
 

Objetum Los itineraria adnotata, 
(Intencionalidades) 

 Los itineraria picta 
(Corpus Lingüístico) 

Las viae 
Publicae 

(Microcategoría) 

Las viae Privates 
(Mezocategoría) 

 Las viae  
vecinales 

(Macrocategoría) 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

CIUDADANÍA. UN 
ABORDAJE 

FENOMENOLÓGICO 
DESDE UNA NUEVA 

HERMENEUSIS DE LA 
EDUCACION NO 

FORMAL EN 
VENEZUELA 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Generar una aproximación 
teórica de la ciudadanía, a 
partir de una nueva 
hermeneusis de los ejes 
medulares Fe-Educación-
Ciudadanía. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

1.- ¿Qué es para 
usted la fe? 

Bueno la fe 
para mí hay que verla 
desde diferentes 
entiendo que por 
ejemplo la fe para los 
filósofos era la 
hipótesis no 
demostrada. Yo 
entiendo que eso sí 
está en el 
conocimiento 
filosófico. Y para los 
creyentes es la 
creencia en las 
santas escrituras y la 
creencia en Dios. Y 
para los que no son 
creyentes o no 
conocen, un concepto 
como tal, o no se 
basan en un criterio 
filosófico, yo creo 
que la fe es creer en 
aquello que no 
estamos tocado o no 
estamos palpando. 
Yo creo que todos los 
ciudadanos, 
creemos, tenemos fe.

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Razón  
 
 
 
 
 
Comunicación 
 
 
 
 
 
 
 
 
Sentidos 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Ejercicio 
intelectivo 
 
 
 
 
Diálogo como 
respuesta 
 
 
 
 
 
 
 
Experiencia 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Razón dilógica 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Experiencia 
 



 
 

195 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Porque cuando somos 
niños creemos en 
nuestro padre, y eso 
no es un 
conocimiento ni 
filosófico ni religioso. 
Mi concepto de fe es 
creer aquello que no 
estamos viendo que 
no estamos que no 
estamos 
demostrando todos 
los conceptos y es 
tomarlo como como 
una verdad, como 
una verdad; una 
verdad no relativa 
no creo en relativismo 
creo en que la fe es 
como muchas cosas, 
realidades y 
verdades absolutas. 
 
2.- ¿La fe y la razón 
están relacionadas? 
Justifique su 
respuesta.  

Bueno yo creo 
que la fe y la razón 
van por el mismo 
camino se 
complementan, para 
mí, la razón, la 

 
Fe  
 
 
 
 
 
 
 
 
Trascendencia 
 
 
 
 
 
 
 
 
Ontología 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Complementar 

 
Fe – Razón 
 
 
 
 
 
 
 
 
Dimensión sobre 
natural 
 
 
 
 
 
 
 
Formación del 
carácter 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Ayuda mutua 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Dialogicidad  
intrínseca.  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 
 

196 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

inteligencia apoyan 
a la fe, pero están 
completamente 
relacionadas. 
Cuando yo hablo de 
razón, lo hablo como 
la inteligencia, me 
voy al concepto 
helénico, quizás 
filosófico. Cuando los 
filósofos modernos 
hablaban de la 
inteligencia del ser 
humano, ese baúl de 
la ignorancia, ese 
pensamiento de 
Sócrates que todo se 
hacía a través de la 
inteligencia del 
humano, sin embargo, 
yo asocio mucho, 
ciencia y fe, pero la 
fe cristiana. La fe 
católica. Porque 
cuando nosotros 
creemos, en nuestra 
religión, cuando 
nosotros creemos en 
la fe, desde el punto 
de vista religioso, 
nos tenemos que 
apoyar de la razón 
nos tenemos que 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Asociación 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Apoyo  
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Dimensión 
cristiana de la 
ciencia 
 
 
 
 
 
 
 
Se cree y se 
razona 
 

Complemento 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Responsabilidad  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Acción  
 
 
 
 
 
 
 



 
 

197 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

apoyar de la ciencia, 
y yo creo que la 
ciencia, como razón y 
la fe van unidas.  

Yo, en lo 
personal lo veo desde 
el punto de vista de 
que la fe apoya a la 
razón, hay otra gente 
que lo ve diferente. 
Pero, fíjate, me llamó 
la atención, aquello 
que dijo Einstein, el 
cual dijo al ocaso de 
vida: “todo aquello 
que el hombre o que 
yo no pude 
demostrar desde el 
punto de vista de 
razón e inteligencia, 
tiene que venir de un 
ser supremo”. 
Entonces, escuchar 
esto de parte de un 
hombre como él que 
era de origen judío y 
religioso, está 
hablando del 
concepto de ciencia y 
fe. Que es un 
concepto que yo 
pienso que está 
completamente 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Indemostrable 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Relación 
dialógica 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Especulación  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 
 

198 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
1.- Develar la vivencia del 
concepto de ciudadanía, 
ofrecida desde el ámbito 
eclesial a partir de la 
presencia en su propio 
contexto sociocultural. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

relacionado.  
 

3.- ¿Qué es la 
educación? 

Yo creo que la 
educación es uno de 
los valores y 
derechos que 
tenemos todos los 
ciudadanos o todos 
los que somos 
humanos porque la 
necesidad del 
aprendizaje de la 
formación es un 
derecho humano 
todos tenemos que 
tener acceso y 
derecho a la 
educación y también 
tenemos el deber de 
educarnos y no es 
solamente una 
educación formal, 
académica sino una 
educación integral. 
Es el derecho que 
tenemos de 
formarnos, 
prepararnos y conocer 
instruirnos de todos 
los procesos. Bien 
sea académicos, 

 
 
 
Innato 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Integralidad 
 
 
 
 
 
 
Proceso 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
Inalienable y no 
cercenable  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Un proceso 
combinado 
 
 
 
 
 
Dimensión plural 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Proceso 
irrenunciable  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Dimensión 
personal  
 
 
 
 
 



 
 

199 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

cotidianos, bien sea, 
encaminados en 
función de una 
actividad profesional 
específica. Es el 
derecho a conocer, el 
derecho a un 
conocimiento, Para 
mí eso es la 
educación.  
 
¿Cuáles son los 
actores de la 
Educación, es decir, 
quién educa? 

Cuando el ser 
humano es concebido, 
el primer educador 
son los padres. 
Porque en función de 
lo que te motive como 
niño o como adulto, y 
en función de lo que 
tú veas, es el primer 
paso a un proceso 
educativo luego por 
supuesto dentro de 
la educación está el 
medio ambiente 
donde tú vives, tu 
entorno familiar, y 
eso te va llevando a 
situaciones más 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Familia 
 
 
 
 
Interrelacionalid
ad 
 
 
 
 
 
 
 
 
Ámbitos 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Modelaje 
primario 
 
 
 
Influencia social 
 
 
 
 
 
 
 
 
Sistemas 
intermedios  
 
 

 
 
 
 
Responsabilidad 
social  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Relación  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Sistema 
 
 



 
 

200 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

formales, no 
solamente como la 
educación académica, 
sino a la educación 
social, educación 
familiar. Como 
decía, Platón, “Una 
de las cosas que 
debíamos tener en 
cuenta era el 
intercambio de las 
ideas, y el debate de 
las ideas y para que 
eso se logre debemos 
tener un proceso de 
educación”. Cuando 
se debaten ideas y se 
estudia, no se pierde 
ni se gana, porque 
siempre se gana, ya 
que el debate de ideas 
y la preparación, y el 
poner las ideas en la 
mesa, lo que va a salir 
definitivamente es un 
concepto del tema 
que estamos tratando. 
Por eso cuando 
discutimos, nadie 
gana ni nadie pierde 
y en eso influye el 
proceso educativo.  
 

 
 
 
 
Racionalizar 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Entendimiento 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
Intercambiar, 
debatir 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Proceso de 
diálogo  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Intercambio  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 
 

201 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

4.- ¿Según su criterio 
qué relación hay 
entre: educación – 
persona - fe? 

Es un trinomio 
que tiene que estar 
perfectamente bien. 
Porque hablando de la 
persona, somos 
personas porque 
somos humanos y 
tenemos 
personalidad, 
tenemos la 
capacidad de decidir 
de nuestros actos, 
este es uno de los 
factores que nos 
diferencian de otras 
especies; somos la 
única especie, la 
especie humana que 
tiene capacidad de 
educarse en la fe y 
en educación formal.  
Entonces yo creo que 
están perfectamente 
relacionados yo creo 
que danzan como 
agarradas las manos y 
uno se colocara en el 
medio, yo creo que 
las tres andan juntas 

 
Decidir  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Formalidad 
indisoluble 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Unidad 
indisoluble 
 
 
 
 
 
 

 
Capacidad 
distintiva 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Ejercicio de 
libertad  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Derecho- 
decisión-
confianza. 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
Libertad 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Unidad  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 
 

202 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

porque la educación 
es el derecho 
universal que 
tenemos todos al 
aprendizaje, la 
persona es la 
capacidad que 
tenemos para 
decidir dentro de 
nuestra raza, somos 
los únicos, y la fe es 
creer y aceptar 
aquello que no 
podemos tocar. Es 
un concepto que 
forma parte de 
integral de lo que 
somos los humanos 
que tenemos que vivir 
bajo su concepto.  
 
5.- ¿Cómo definiría 
usted la ciudadanía? 

El concepto 
que al principio 
manejaba y que yo 
creo es que son el 
conjunto de 
ciudadanos que 
están relacionados 
en principio era un 
ámbito digamos más 
demográfico en 

 
 
 
Categoría 
ontológica 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Relacionalidad 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
Capacidad 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Vinculación 
geográfica  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
Ontológico  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
compromisos 
comunes  

 
 
 
 
 
 



 
 

203 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
2.- Describir los 
fundamentos epistémicos, 
gnoseológicos, 
teleológicos y teológicos 
del eje medular Fe-
Educación-Ciudadanía, 
comprendidos desde el 
estar en la polis. 
 
 
 
 
 
 
 

función de la realidad 
de necesidades de 
razón, por ejemplo, la 
ciudadanía que yo 
tengo, es que somos 
ciudadanos de esta 
ciudad, mantenemos 
el mismo idioma, 
mantenemos 
básicamente, las 
mismas conductas, 
tenemos la misma 
realidad política 
todos los ciudadanos, 
ahí es lo que nosotros 
conocemos como 
ciudadanía, pero 
también estoy viendo 
con bastante atención 
que el desarrollo 
tecnológico ha 
creado otro tipo de 
relaciones, otro tipo 
de ciudadanos, que 
son los ciudadanos 
que se integran 
desde el punto de 
vista de redes 
sociales o 
electrónicas. Por 
ejemplo, yo tengo 
comunidades por mi 
forma de pensar, y 

 
Convencionalida
d  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Integrar 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Construcción 
 
 
 

Realidades 
comunes 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Nuevas 
relaciones 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Nuevos 
conceptos 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Realidad virtual. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 



 
 

204 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

nos reunimos 
electrónicamente en 
unción de grupos y 
chats, y estamos 
desarrollando un 
concepto de 
ciudadanía 
electrónica y no solo 
es la ciudadanía 
social.  

Yo como 
ciudadano pienso que 
este concepto está 
más moderno en el 
sentido que no 
estamos 
circunscritos a 
nuestro medio 
ambiente de ciudad.  
Incluso nos 
encontramos en 
grupos globales 
donde nos podemos 
ver, yo por ejemplo 
soy economista y 
tenemos un grupo de 
egresados de la 
universidad que 
estamos en diferentes 
países y en diferentes 
formas de pensar, 
tenemos relaciones en 
común y estamos 

 
 
 
 
Extensión 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
Actualización del 
concepto 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
Ilimitada  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 
 

205 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

creando un grupo de 
ciudadanos, no es 
Sencillamente un 
concepto territorial 
sino un concepto 
también de la realidad 
que estamos viviendo. 

Yo creo que es 
una realidad que nos 
está llevando al 
concepto de razón y 
ciencia dentro de la 
etapa histórica que 
estamos viviendo. Lo 
digo porque estamos 
buscando intereses 
comunes ciudadanos 
que pensamos en 
función de un 
objetivo y lo 
podemos ver de 
diferentes maneras. 
Es el mismo concepto 
de ciudadanía que se 
establece como 
ciudad pero llevado a 
la nueva realidad. Es 
un concepto nuevo 
definitivamente por 
el tema de la 
universalización, 
redes sociales pero 
también no es un 

 
 
 
 
 
Comunidad 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Universalidad 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 

Intereses sociales 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Realidades 
presentes y 
futuras  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
La ciudadanía 
universal  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 
 

206 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

concepto futurista 
un concepto 
presente Entonces yo 
definitivamente 
pienso que es una 
realidad que estamos 
viviendo impulsada 
por la tecnología o 
impulsada por la 
razón.  
Dónde se evidencia la 
transformación de la 
vida, cómo te das 
cuenta que la fe 
transforma, cuál 
dimensión de la vida 
o cuáles transforma 
la fe?  

Cuando un 
padre genera esa 
confianza en el hijo, 
se evidencia el primer 
elemento que el hijo 
cree y tiene fe de lo 
que es su padre la 
adoración del niño 
al padre, ese es el 
primer paso. El 
segundo paso es 
cuando se cultiva y se 
estudia y se entiende 
el concepto de fe y el 
concepto de ciencia 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Creer  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Fe – Razón - 
Ciencia 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
La doble 
dimensión de la 
fe: horizontal y 
vertical 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 
 

207 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

o el concepto de 
razón. Entonces en 
ese momento que la 
gente se va se va 
afianzado a eso que 
cree y que lo tomo 
como cierto y logro 
objetivos y éxito yo 
creo que ahí se 
consolida y se 
empiezan a hacer los 
cambios.  
 
6.- ¿Ciudadanía y 
política guardan 
alguna relación? 

Cuando vemos 
lo que es la 
ciudadanía y la 
política entiendo que 
el creador de la de la 
política como tal fue 
el padre de la política 
llamado Aristóteles 
polis, ciudadano, 
entonces en ese 
concepto puro y 
real, de lo que es 
política de hacer 
política es trabajar 
en función del bien 
de la comunidad, 
repartir los recursos 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Política 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Ciudadano 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Trabajo en 
función del bien 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Política y 
ciudadanía 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Construir la 
felicidad. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 
 

208 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
3.- Abordar 
fenomenológicamente el 
eje medular Fe-Educación-
Ciudadanía, procurando 
evidenciar la 
disponibilidad y 
responsabilidad de 
encarnar un nuevo 
concepto de ciudadanía. 

y no solamente 
económicos sino los 
recursos sociales. 
Escogemos a un 
grupo de personas 
que tienen esa 
habilidad para dirigir 
la sociedad, entonces 
hablar de 
ciudadano, hablar 
de política es 
exactamente igual, 
no son conceptos que 
se complementan, con 
conceptos unívocos. 
La política del arte 
de distribuir 
felicidad en la 
ciudadanía. Y los 
ciudadanos son 
todos aquellos que 
vivimos dentro de 
una comunidad 
física o una 
comunidad una 
electrónica.  Son 
conceptos que van 
unidos perfectamente 
que tienen toda una 
relación.  
La palabra 
cordialidad, 
compasión tienen 

 
 
 
 
 
 
Distribuir 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Condición 
humana 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
Política y 
felicidad 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Posee criterios 
humanos 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
compromiso 
cordialidad 
compasión 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 
 

209 
 

alguna relación con 
ciudadanía.  

Ciertamente, 
el ciudadano al final 
de cuentas es el ser 
humano y manejar 
criterios que 
digamos que van en 
función de la 
naturaleza del ser 
humano deben tener 
perfectamente 
relación o sea el ser 
humano que está 
enfermo y necesita 
del apoyo, que 
necesita de la ayuda 
de todo, son dos 
conceptos 
entrelazados, 
evidentemente que sí, 
son exactamente lo 
mismo; ni siquiera se 
complementa sino 
que forman parte, 
están unidas 
perfectamente.  
 
7.- ¿Pueden los 
cristianos formar 
parte de los ámbitos 
políticos de la 
sociedad? 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
Unidad 
sustancial  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Trabajo 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
Complemento  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Mejor sociedad 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
Inseparables  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Un deber  
 
 
 
 
 



 
 

210 
 

Para mí, no 
desde el punto de 
vista filosófico ni del 
punto de vista 
teológico, para mi es 
hacer el bien, seguir 
los preceptos de la 
Iglesia, acatar y creer 
lo que Dios revelado 
nos llevó a nosotros, 
y es trabajar en 
función de la 
sociedad una mejor 
sociedad: que cada 
vez sea más justa, 
sea una mejor 
sociedad, seamos 
mejores ciudadanos 
y tengamos un 
mundo mejor. En la 
política bueno como 
lo dije, la política 
según Aristóteles es 
hacer bien al 
ciudadano. Entonces 
yo creo que 
definitivamente el 
Cristiano basado en 
nuestros principios  
tiene el deber, si 
dentro de sus 
realidades de 
Liderazgo puede 

 
 
 
Liderazgo 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Mal concepto 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
Ciudadanos 
cristianos 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Política como 
poder  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
Liderazgo 
humano 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 
 

211 
 

ejercer política, la 
tiene que ejercer es 
un compromiso que 
tenemos los 
ciudadanos, y en este 
caso específico los 
ciudadanos 
cristianos de actuar 
en la política, pero 
una cosa es la política 
y otra cosa son las 
deformaciones, lo que 
a través de la palabra 
política la gente hace; 
nos quieren 
confundir el mal 
concepto de política 
como poder, como 
partidos políticos, 
esos son los medios. 
El poder tiene que 
existir, ya que a 
través del poder es 
que se hacen las 
transformaciones: 
otra cosa es hacer 
autocracia eso no 
tiene nada que ver Yo 
no veo ningún tipo 
ningún tipo de 
limitación que un 
cristiano participe en 
la política.  

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
El ser humano 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Ser humano y la 
creación 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Hombre en el 
centro del 
discurso 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 
 

212 
 

¿La Iglesia te ha 
formado en 
ciudadanía, te habló 
de tu deber cristiano 
ciudadano? 
Sí definitivamente Sí 
y te voy a decir una 
cosa lo que pasa es 
que mi época que me 
está tocando vivir ha 
sido de una 
transformación que 
no la estamos viendo 
ahorita si la estamos 
sintiendo pero no la 
hemos tomado que 
dentro de muchos 
años no vamos a dar 
cuenta, nosotros nos 
vamos a dar cuenta 
como generaciones 
futuras de este 
cambio que se está 
generando ahora, de 
una manera a otra de 
vivir. Sencillamente 
por el desarrollo de lo 
que es la 
comunicación. Yo 
recuerdo que mi 
formación 
académica católica 
cristiana, 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Hombre 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Centro de la 
Creación 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 
 

213 
 

evidentemente sí, 
siempre se puso el 
ser humano como 
centro de la creación 
que es lo que yo 
creo. Justamente lo 
que yo pienso que 
tiene que ser, la 
sociedad tiene que 
establecer el ser 
humano como centro. 
Por ejemplo cuando 
uno va y encuentra 
documentos 
ecológicos en la 
sociedad, está bien, 
está muy bien todos 
los apoyamos, pero 
eso no puede, bajo 
ningún momento, 
dejar al hombre como 
centro de la creación; 
Dios nos crea a todos. 
Yo creo que la iglesia 
en este momento 
sobre todo en este 
camino sinodal está 
hablando mucho de 
eso y el proceso de 
formación que yo 
recibí. Mi formación 
académica fue hace 
cuarenta años 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Misericordia  

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Liderazgo y 
formación 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
liderazgo - trabajo 
misericordia 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 



 
 

214 
 

 

 

 

evidentement e, que 
tenía el ciudadano, 
al hombre como 
centro de todo. Yo 
soy economista y mi 
formación era en 
función de lo que es 
un economista: 
distribuir recursos 
escasos para 
satisfacer necesidades 
ilimitadas. Ese es el 
concepto básico de la 
economía; del padre 
de la economía que 
fue Adam Smith, y 
eso se mantiene igual, 
pero se mantiene con 
la realidad que 
tenemos ahora. Desde 
tu formación que 
seas un líder que 
trabajes la 
misericordia.



 
 

215 
 

 

Informante clave: AI-2 
Fecha de la entrevista: 09/03/2023 
Hora de inicio: 09:00 pm 
Hora de culminación: 11:30 pm  
Lugar de la entrevista: Urb. Los Tulipanes, Municipio San Diego, edo. Carabobo.  
 
 

 

 



 
 

216 
 

 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Cartografía Ciudadana: Leyenda.   

Ejes Fundamentales 
 
Categorías comunes 
 
Categorías comunes 
 
Conectores.   



 
 

217 
 

Objetum Los itineraria adnotata, 
(Intencionalidades) 

 Los itineraria picta 
(Corpus Lingüístico) 

Las viae 
Publicae 

(Microcategoría) 

Las viae Privates 
(Mezocategoría) 

 Las viae  
veeinales 

(Macrocategoría) 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

CIUDADANÍA. UN 
ABORDAJE 

FENOMENOLÓGICO 
DESDE UNA NUEVA 

HERMENEUSIS DE LA 
EDUCACION NO 

FORMAL EN 
VENEZUELA 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Generar una aproximación 
teórica de la ciudadanía, a 
partir de una nueva 
hermeneusis de los ejes 
medulares Fe-Educación-
Ciudadanía. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

1.- ¿Qué es para 
usted la fe? 

Bueno yo voy 
a desarrollar el 
término de la fe 
partiendo en primer 
lugar en lo que 
vendría siendo su raíz 
etimológica tiene que 
ver con lealtad, 
fidelidad, confianza 
y aquí yo podría 
entender que es la 
confianza que tienes 
en el otro de que 
estás seguro sí que me 
sostiene me genera la 
confianza como como 
persona también 
desde el punto de 
vista lo quise Buscar 
también desde el 
punto de vista de la 
Biblia y lo encontré 
en hebreos 11,1 en el 
hebreo 11,1 me dice 
la fe es aferrarse a lo 
que se espera es la 
certeza de cosas que 
no se pueden ver 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Confianza 
reciproca 
  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Aferrada certeza 
a lo desconocido 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Relaciones 
humanas que se 
corresponden 
 
 
 
 
 
Reflejo 
interrelacional 
incluso con lo 
que no se ve.  
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Inmanencia y 
Trascendencia 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 
 

218 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

entonces  
Consigo 

cuatro elementos que 
me orientan uno que 
lo puedo sacar 
también de aquí 
porque me gustó 
mucho en Efesios 2.8 
que me decía 
claramente ustedes 
han sido Salvados por 
la fe y lo han sido por 
gracia esto no vino de 
ustedes sino que es un 
don de Dios. 
Entonces para mí La 
fe es un don es el 
don de Dios el don 
que te regala Dios. La 
fe para mí parece un 
elemento consciente 
no obligado En tercer 
lugar hay un elemento 
que para mí pasa a ser 
importante en el tema 
de la fe una verdad 
absoluta es la gran 
verdad. Juan 12, 44 
dijo claramente el que 
cree en mí no cree 
solamente en mí sino 
en aquel que me ha 
enviado y el que me 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Don sobrenatural 
 
 
Condición libre 
y consciente  
 
 
 
 
Verdad 
 
 
 
 
 

 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Don sobrenatural 
que acojo libre y 
conscientemente 
para buscar la 
verdad.  
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Acoge la verdad  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 
 

219 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

ve a mí ve a aquel que 
me ha enviado;  

Dentro del 
tema de la fe y el 
tema de la creencia tú 
tienes que demostrar 
que lo que tú crees 
forma base 
fundamental de esa fe 
que te ilumina cómo 
lo manejas bueno 
Además de tú creas 
en la palabra, 
practícala, porque a 
la medida que tú 
practicas esa creencia 
en Dios se te 
transformas en un 
retrato de Dios, eso te 
va haciendo cada 
vez más intenso en el 
conocimiento de la 
palabra te va 
fortaleciendo 
espiritualmente y la fe 
se va aclarando más 
en esa luz en lo que 
tú quisieras ver al 
final de los tiempos. 
 
2.- ¿La fe y la razón 
están relacionadas? 
Justifique su 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Creer-vivir  
 
 
 
 
 
 
 
 
Permite conocer 
 
 
 
 
Luz-palabra-
conocimiento.  
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
La Palabra 
proporciona luz y 
conocimiento.  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Razón que conoce 
e ilumina.  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 
 

220 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

respuesta.  
Si uno analiza 

la razón por sí misma 
o la fe por sí misma 
uno pudiera decir que 
hay una contradicción 
Pero no es así decía 
Juan Pablo que la fe y 
la razón son como 
las dos alas en un 
ave sin una de ellas 
el ave se caería, o 
como San Agustín 
que manejaba la fe y 
la razón de una 
manera como que si 
fueran inseparables 
aquí comienza y me 
voy a permitir un 
poquito para poder 
explicar lo que pagó 
enlazar este tema de 
la razón con la fe. 

La razón como 
tal viene de la 
etimología de radio 
que tiene que ver con 
cálculo con 
razonamiento con 
todo lo que es 
ciencia Entonces qué 
significa eso que para 
mí la razón tiene 

 
 
 
 
 
 
 
 
La visión 
complementaria  
 
 
 
 
 
La visión 
integradora 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Sistema de 
cálculos 
limitado.  

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Dos dimensiones 
constitutivas del 
Hombre 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Un sistema 
limitado de 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Indisolubilidad 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 
 

221 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
1.- Develar la vivencia del 
concepto de ciudadanía, 
ofrecida desde el ámbito 
eclesial a partir de la 
presencia en su propio 
contexto sociocultural. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

límites, es un 
sistema. Quiere decir 
que proviene de 
desde el punto de 
vista científico de un 
esquema sistemático 
hay que entender que 
las variables dentro 
del sistema tienen 
continuidad si no 
tienen continuidad y 
se presenta un punto 
discontinuo el 
sistema falla  

En otras 
palabras el 
racionalismo trata 
de meter a Dios 
dentro del límite por 
lo tanto estás diciendo 
que el sistema en su 
límite vas a encontrar 
una respuesta para 
Dios. El 
racionalismo 
ubicaba o trataba de 
darle respuesta a 
todo.  

Cómo podrías 
tú explicar a Dios, 
cómo podía explicar 
la creación, cómo les 
podía explicar tantas 

 
 
 
 
 
 
Confía en lo 
verificable.  
 
 
 
 
 
 
 
El racionalismo 
pone a prueba lo 
que no es 
evidenciable.  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

creencias 
científicas 
 
 
 
Las variables 
pueden fallar aun 
siendo continuas. 
 
 
 
 
 
 
El examen de la 
razón a través de 
la respuesta 
obvia.  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
Sistema de 
continuidad 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Racionalismo 
inoconveniente 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 
 

222 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

cosas si tenías límite 
entonces aquí 
comienza la fe que te 
lleva y te hace 
entender que la razón 
lo que no se puede 
explicar, lo hace la 
fe y Qué explica la fe 
lo que muchas veces 
no entendemos pero 
que aceptamos 
entonces si yo voy 
desde la razón a la fe 
se enlaza porque la 
razón me lleva a la 
fe y la fe me lleva a 
la verdad. 

Viéndolo 
desde ese punto de 
vista la fe orienta la 
razón cuando digo 
esto pareciera que un 
trabajo pero es así 
Qué hace la razón 
como ser humano 
racional busca 
respuesta racional 
en Buscar aquellas 
cosas que 
posiblemente 
nosotros decimos que 
vienen del corazón. 
Comienzo a entender 

 
 
Capacidad 
discursiva de la 
fe 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
La fe como guía 
razonable  
 
 
 
 
 
 
 
 
En el hombre 
ambas se 
complementan 
no se 
contraponen.  
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
Relación entre 
razón-fe-verdad 
 
 
 
 
 
 
 
La fe es una 
búsqueda que 
responde  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
La fe orienta, 
ayuda y forma a 

 
 
 
 
 
 
 
La fe y la razón al 
servicio de la 
verdad 
 
 
 
 
 
 
La fe como 
respuesta 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
La fe es una 
manera de 
razonar 



 
 

223 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

que la razón y la fe 
se complementan 
una ayuda a la otra 
la razón ayuda a 
orientar al ser 
humano racional en 
la medida que va 
avanzando en esa 
formación,  

La fe es el 
elemento que te 
ayuda a explicar 
cosas que no 
encuentras en la 
razón Qué significa 
la fe en este caso esa 
brújula esa luz que te 
ayuda a ti como ser 
humano a encontrar 
la verdad si yo, 
simplemente soy un 
hombre que creo en la 
razón solamente creo 
en lo que es palpable, 
cuando ya tengas una 
edad que hayas 
avanzado en tu razón 
y busques la verdad te 
encuentras con algo 
que no vas a poder 
explicar.  
 
3.- ¿Qué es la 

 
 
La fe posee una 
dimensión 
reveladora, como 
respuesta te 
acerca a la 
verdad.  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Desarrollo de sus 

la razón  
 
 
 
 
 
 
 
La fe puede 
también 
categorizar 
elementos de la 
realidad  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Construir un para 
qué.  
 
 

 
 
 
 
 
 
Dimensión 
docente de la fe 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 
 

224 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

educación? 
Significa 

sacar de adentro 
hacia afuera; tiene 
que ver con 
desarrollar las 
potencialidades del 
individuo, en las 
capacidades que 
tiene Es un término 
definición muy 
simple pero desde mi 
óptica; la educación 
es un elemento 
complejo si lo vemos 
desde el punto de 
vista como tal, es 
muy complejo porque 
cuando yo veo 
pareciera que la 
educación es como 
dispuesta por 
alguien distinto a la 
persona que 
comienza a hacer 
educada es decir 
como niño yo te 
empiezo a educar en 
la cultura en que yo 
quiero que te eduque.  

Al que se está 
comenzando a formar 
solo tiene unos 

potencialidades 
para y a través 
de sus 
capacidades 
 
 
 
 
Un acto de 
complejidad  
 
 
 
 
 
Es un ejercicio 
que debe ser 
acompañado 
 
 
 
 
La educación es 
integradora 
 
 
 
 
La educación 
que se recibe no 
tiene límites 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Un ejercicio 
amplio e 
ilimitado 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
Comunión y 
gradualidad 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Humano y 
colectivo.  
 
 
 
 
 
 
 



 
 

225 
 

 
2.- Describir los 
fundamentos epistémicos, 
gnoseológicos, 
teleológicos y teológicos 
del eje medular Fe-
Educación-Ciudadanía, 
comprendidos desde el 
estar en la polis. 
 
 
3.- Abordar 
fenomenológicamente el 
eje medular Fe-Educación-
Ciudadanía, procurando 
evidenciar la 
disponibilidad y 
responsabilidad de 
encarnar un nuevo 
concepto de ciudadanía. 

límites que le han 
impuesto la familia 
impuesto por el 
colegio y puesto por 
su entorno pero 
sucede que en la 
medida que 
avanzando ese joven 
comienza a aprender 
a desarrollar unas 
potencialidades, se 
enfocó. Dentro de 
este proceso en la 
cual el ser humano 
racional comienza a 
aumentar el nivel de 
ese Sistema o ese 
límite que tiene ese 
sistema comienza a 
interactuar como ser 
humano consciente 
comienza a 
independizar su 
pensamiento.   

La educación 
le permite a él 
empezar a entender 
cuál es el camino 
que va a tomar ahí 
empieza a 
independizarse la 
educación le 
permitió conocer 

 
 
Para 
desarrollarse hay 
que aprender 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
La educación 
tiene una 
dimensión 
comunitaria y 
trascendente 
 
 
 
 
Acto previo del 
conocer 
 
 
 
forma la 
personalidad en 
su dimensión 
social  

 
 
 
 
 
 
 
 
 
Un ejercicio 
intelectivo 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Respuesta a una 
búsqueda 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
Aprender y 
trascender 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Forma el carácter 
 
 
 
 
 



 
 

226 
 

conocimiento 
cultura este empieza 
a desarrollar los 
valores éticos 
morales no solamente 
que vienen de las 
familias sino de la 
sociedad en que vive 
sus propios conceptos 
y comienza entonces 
a filosofar sobre que 
debo yo hacer 
pequeño eso no 
aparecía a cierta edad 
la educación le 
permitió desarrollar 
la capacidad de 
preguntarse.  

Qué debo 
hacer con mi vida que 
le dio las bases le dio 
la base para el 
pensamiento para 
entender Hacia dónde 
debe dirigir Entonces 
desde mi óptica ese 
ser puede en esa 
búsqueda, encontrar 
a través de la 
educación elementos 
que le permiten a él 
decidir que quiere 
hacer Hacia dónde 

 
 
 
 
 
 
 
Un sistema de 
respuestas a 
preguntas 
fundamentales 
 
 
 
 
 
 
 
Educar es buscar 
para encontrar y 
elegir.  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Sistema que 
integra buscar y 
actuar en libertad 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Educar es 
aprender a elegir 
 
 
 
  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 
 

227 
 

quiere dirigir su vida 
si hubiera sido un 
hombre que lo 
hubiera metido en un 
en una casa sin darle 
ningún tipo de 
conocimiento él no 
hubiera podido 
desarrollar esa 
capacidad de poder 
preguntarse Hacia 
dónde quiero ir la 
educación se lo 
permitió entender 
comprender y 
desarrollar las 
cualidades porque 
cuando tú estás en 
este proceso 
educación tú 
desarrollas 
capacidades 
desarrollar ese 
concepto de cualidad 
de interrelacionarte 
en tu entorno unos 
interrelacionan más 
otros interrelacionan 
menos pero en esa en 
ese interrelacionarse 
le permite llegar a ese 
culmen de decir que 
quiero ser Hacia 

 
 
Un desarrollo 
integral, no solo 
intelectual  
 
 
 
 
 
 
 
Establecer 
relaciones 
potenciando la 
dimensión social 
del Hombre 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
Nueva dimensión 
antropológica de 
la educación 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
Relacionalidad e 
interrrelacinalidad  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 
 

228 
 

dónde quiero ir 
quiero.  

 
4.- ¿Según su criterio 
qué relación hay 
entre: educación – 
persona - fe? 

Yo parto en 
primer lugar que la 

 
persona es un ser 
racional.  

Los tres 
tienen que establecer 
en una continuidad 
es un elemento 
continuo Porque si tú 
separas educación de 
persona no funciona 
de lo que llamaríamos 
religión para no 
llamarlo en este 
momento fe tampoco 
funciona Porque son 
los tres le dan un 
contexto una base 
para que el ser 
individuo pueda 
tener pensamiento 
vida y relación 
entonces si yo como 
como enlace digo esta 
persona empieza a ser 

 
 
 
Ser racional en 
continuidad  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Sin ambas la 
persona no se 
entiende 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
La razón me 
permite 

 
 
 
Dimensión 
ontológica 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Pensamiento, 
vida y relación 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
El desarrollo 
humano se 
racionaliza 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
Relación y razón 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Razón y fe 
 
 
 
 
 



 
 

229 
 

formada en la 
educación en la 
formación racional.  

Fórmate 
como persona el 
hecho de que exista la 
razón es lo que te va 
a permitir a 
desarrollar tus 
habilidades para 
pensar para analizar 
los hechos que te 
están en torno a ti si 
no hubiera un 
desarrollo de la 
educación como un 
desarrollo racional 
porque lo que te da la 
educación es una 
educación racional 
pero a su vez empieza 
a enlazar la 
educación en la base 
espiritual cualquiera 
que sea. Yo diría que 
los tres enlaza de una 
manera continua 
cuando los tres tienen 
homogeneidad. 

En la medida 
en que tú te vas 
formando la 
educación te va 

categorizar la 
realidad e 
interpretarla 
 
 
 
 
 
Se educa 
también para 
pensar 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
La educación 
capacita para 
responder 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
la dimensión 
espiritual se 
enlaza integrando 
la razón en la 
persona  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
La ciencia te 
lleva a la fe.  
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Dimensión 
docente de la fe 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
Ciencia y fe  
 
 
 
 



 
 

230 
 

formando te va dando 
herramientas porque 
lo que hace 
educación es la 
herramientas desde 
el punto de vista de 
la ciencia. Es una 
forma de llevarte a la 
fe; entonces la 
educación te da tu 
capacidad de dar 
respuestas de adentro 
hacia afuera.  

Entonces 
cuando la pregunta es 
educación persona y 
fe parto de que con 
estoy cumpliendo esta 
pregunta la persona 
es el ser racional 
pero que va 
desarrollando la 
razón en la vida que 
va avanzando a 
través de Qué 
elemento la 
educación le ayuda a 
desarrollar esas 
potencialidades esas 
capacidades en algo 
creer que puede 
lograr el objetivo de 
formar pero para 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
No se es persona 
si no se es 
racional.  
 
 
 
 
La educación lo 
impulsa a logar 
objetivos  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Dimensión 
trascendente de la 
educación.  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Sin educación no 
hay persona.  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 
 

231 
 

creer en el objetivo 
empieza a entender 
que detrás de ese 
elemento de razón 
está algo Superior y 
eso es superior pues 
ese Dios.  
 
5.- ¿Cómo definiría 
usted la ciudadanía? 

Vamos lo que 
puede ser la 
actuación de un 
ciudadano en una 
comunidad 
organizada si uno ve 
ciudadanía como 
origen etimológico es 
civitas que tiene que 
ver con ciudad y 
Dentro de este 
contexto podemos 
decir que es el 
conjunto de derecho 
y deberes que tiene 
ese ciudadano o 
individuo para 
relacionarse en una 
comunidad 
organizada a ese 
individuo para 
entender que forma 
parte de esa 

 
 
Axionar de 
regulado y 
organizado 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
El desarrollo de 
derechos y 
deberes  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
El axionar es 
común, de varios 
individuos, 
implica 
relaciones  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
Dimensión 
axiológica 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 
 

232 
 

comunidad 
organizada entonces 
puede decir yo tú eres 
un ciudadano 
venezolano bajo los 
contextos de las leyes 
los deberes y 
derechos que te da 
este país llamado 
Venezuela. 

Pero pueden 
ser bien distinto a lo 
que te quería Estados 
Unidos sobre 
contexto de los 
derechos y deberes 
que tú vas a tener allá, 
sin embargo, dentro 
de este elemento de 
ciudadanía tú tienes 
una ciudadanía 
política que te 
permite ser como 
individuo actuar en 
la política sea como 
para elegir o como 
activista político 
tiene también el tema 
de la ciudadanía civil 
donde tienes que 
estar consciente de 
que hay leyes en la 
cual tienes que 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Parece separar el 
actuar político de 
lo ciudadanía.  
 
 
 
 
 
La ciudadanía 
posee un marco 
legal.  
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
El actuar rige la 
condición 
ciudadana 
 
 
 
 
 
Depende de las 
leyes 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Ser político y 
servir como 
político 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 
 

233 
 

actuar dentro este 
sentido de leyes que 
puede tener esa 
ciudad particular y 
que tú como 
Ciudadano que te han 
dado ese categoría de 
ser ciudadano dentro 
de esa comunidad 
organizada. 

Ahí estás 
como Ciudadano 
dentro de la parte 
civil interrelación 
con las demás 
personas que a su 
vez están metidos la 
parte económica O 
sea tú vas a convivir 
vas a establecer una 
relación social y 
económica en busca 
de que como 
Ciudadano de buscar 
lo mejor que pueda, 
ser como persona en 
donde tú puedes 
comprender que tú 
vives interacciona 
dentro de una 
comunidad 
organizada. 
 

 
 
 
 
 
 
La ciudadanía se 
prolonga a todos 
los ámbitos de la 
vida de la 
persona  
 
Inter- 
relacionalidad 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
Las personas se 
educan en la 
ciudadanía 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
Ciudadanía 
económica 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 
 

234 
 

6.- ¿Ciudadanía y 
política guardan 
alguna relación? 

Existen varios 
elementos que lo que 
la componen entre 
ellos está la parte 
política tú como 
Ciudadano tienes que 
comprender que no te 
puedes alejar de eso o 
sea porque eres parte 
de esa comunidad 
política de esa 
comunidad 
organizada. Tiene que 
comprender que ahí 
está la política y tú 
puedes actuar como 
simplemente como 
alguien que dice yo 
elijo al que considero 
la persona más este 
apropiada para guiar 
los intereses de este 
país o simplemente 
con un activista 
político que se lanzas 
a la política, pues 
definitivamente es la 
relación directa en 
este caso en la 
política o sea uno 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
La ciudadanía se 
ejerce de 
diversos modos 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
La ciudadanía se 
explica desde la 
antropología 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Relación entre 
acción y elección 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 
 

235 
 

como Ciudadano.  
En el caso 

político bueno es eso 
es tan claro que si tú 
estás en una o una 
comunidad 
organizada con un 
tipo de régimen 
político, Pues tú 
tienes que 
comprender que si tú 
quieres cambio o si tú 
quieres que las cosas 
vayan Según tu 
entender o según tú 
comprender tienes 
que actuar de hecho 
creo que esa persona 
que dice yo no soy 
apolítico eso no 
existe para mí no 
existe Yo creo que es 
una manera una 
excusa muy mala y yo 
diría hasta 
irresponsable Cuando 
alguien dice yo soy 
apolítico para mí 
responsabilidad 
Porque si tú eres 
parte de esa 
comunidad 
organizada y tiene 

 
 
 
 
 
 
 
La política es 
parte de la 
definición 
ontológica de 
persona 
 
 
 
 
 
 
 
Ser ciudadano es 
ser comunidad 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Los cristianos 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
Elementos de una 
antropología 
política  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Progresión 
ontológica 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 
 

236 
 

ciudadanía eres 
ciudadano eres parte 
de esa ciudad.  
 
7.- ¿Pueden los 
cristianos formar 
parte de los ámbitos 
políticos de la 
sociedad? 

Si, sería 
irresponsable si no 
entiende su función 
dentro de la 
sociedad Jesús no 
huyó de responderle a 
lo que en ese 
momento manejaban 
la política inclusive 
con Pilato pues le 
habló claro eso fue 
dentro de su vida 
pública un hombre 
que es fundamentó su 
vida en lo que era 
correcto tanto para el 
prójimo como para la 
misma comunidad 
donde estaba cuando 
pasaba de una ciudad 
a otra ciudad siempre 
buscaba el bien 
común el bien de 
todos daba El 

son ciudadanos 
creyentes 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
La vocación 
cristiana busca el 
bien común  
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 

 
Entre fe y 
política existe 
una relación 
dialógica 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
Política como 
compromiso 
cristiano 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 
 

237 
 

ejemplo para todos.  
Entonces 

cuando hablamos de 
ser cristiano yo me 
enfoco en mi vida 
personal yo digo yo 
soy Cristiano creo en 
Dios Tengo fe en 
Dios mi vida se 
orienta en Buscar las 
cosas buenas Jesús 
nos enseña el 
mandamiento del 
amor pero también 
están los diez 
mandamientos o sea 
los elementos del 
cristianismo te hace 
trabajar te hacen 
pensar en los valores 
correctos de la vida  

Qué significa 
dar vida? significa 
en ponerte y en 
entender a la otra 
persona cuando tú le 
das a esa persona no 
estoy hablando 
solamente del aspecto 
material el aspecto 
humano el aspecto 
espiritual el aspecto 
material obviamente 

 
 
 
 
 
 
 
 
La fe cristiana le 
imprime una 
dimensión 
oblativa a la 
política  
 
 
 
 
 
 
 
 
La vocación 
cristiana supera 
la empatía 
 
 
 
 
 
 
El ser político 
expresa una 
búsqueda 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
La política 
manifiesta que la 
cristiana es 
integral en su 
antropología 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
La política como 
máxima expresión 
de servicio y 
ternura.  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 
 

238 
 

esa persona comienza 
como cristiano a 
entender las 
dificultades que 
tiene el otro damos 
vida pero también 
recibimos vida y la 
recibimos no 
solamente del prójimo 
sino también de Dios. 
El Cristiano Busca el 
bien de los demás da 
vida a los demás sí 
yo actúo en la 
política como 
podemos.  

Las 
profundiza en ese 
tema tú serías capaz 
de levantar la mano y 
decir eso no está bien 
por esto por esto y 
por esto entonces a la 
pregunta el Cristiano 
debería actuar en la 
política creo que el 
mundo sería mejor 
Sería más orientado 
a dar vida.  

El punto de 
dignidad comienza 
cuando tú le cuando 
de alguna forma te 

metafísica que se 
educa en el 
servicio  
 
 
 
 
 
Además de la 
dimensión 
ontológica 
aparece la 
dimensión 
trascendental 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
El compromiso 
cristiano con la 
política supera la 
capacidad de 
votar, exige más. 
 
 
 
 

 
 
Búsqueda del 
bien común 
desde lo inter- 
relacional.  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
El creyente no 
solo es 
espectador de la 
sociedad, la 

 
 
 
 
 
El ser político 
para dar plenitud.  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 
 

239 
 

tiene un presionado y 
te dice aquí quien 
mandó soy yo 
entonces resumo un 
poco esto diciendo a 
tu pregunta el 
Cristiano puede 
formar parte de la 
política yo diría no 
es necesario que sea 
un activista político 
Cuando digo activista 
político porque vota 
porque opina 
porque forma parte 
de los grupos de 
opinión, como 
cristiano para que se 
forme ahí o porque 
se establezca ahí los 
valores cristianos.  

Un ciudadano 
creyente hace 
presente los 
valores del reino. 

edifica 
 
 
 
 
 

 
El imperativo 
político del 
creyente 
 

 

 



 
 

240 
 

 
 
 
 
 
 
Informante clave: SP-3 
Fecha de la entrevista: 22/03/2023 
Hora de inicio: 10:00 am 
Hora de culminación: 11:30 am 
Lugar de la entrevista: Colegio Universitario Padre Isaías Ojeda, Naguanagua, edo Carabobo.  



 
 

241 
 

  

Cartografía Ciudadana: Leyenda.   

Ejes Fundamentales 
 
Categorías comunes 
 
Categorías comunes 
 
Conectores.   



 
 

242 
 

Objetum Los itineraria 
adnotata, 

(Intencionalidades) 

 Los itineraria picta 
(Corpus Lingüístico) 

Las viae 
Publicae 

(Microcategoría) 

Las viae Privates 
(Mezocategoría) 

 Las viae  
veeinales 

(Macrocategoría) 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

CIUDADANÍA. UN 
ABORDAJE 

FENOMENOLÓGICO 
DESDE UNA NUEVA 

HERMENEUSIS DE LA 
EDUCACION NO 

FORMAL EN 
VENEZUELA 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Generar una 
aproximación teórica de 
la ciudadanía, a partir de 
una nueva hermeneusis 
de los ejes medulares 
Fe-Educación-
Ciudadanía. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

1.- ¿Qué es para usted 
la fe? 

Como dice el 
Catecismo de la Iglesia 
católica la respuesta del 
hombre a Dios que sea 
revelado al hombre por 
un acto de misericordia 
para para manifestarle un 
plan un proyecto y el 
hombre ha querido 
responder a esa 
intervención divina con 
un acto voluntario 
entonces la fe tiene 
como dos 
características nos da la 
gracia para poder hacer 
entonces una respuesta 
del hombre que tiene un 
movimiento humano 
una parte humana 
evolutiva pero también 
tiene un componente 
sobrenatural que es el 
componente divino. 
Entonces La fe es salta 
es elástica un acto 
voluntario más me 
impulsa hacia arriba la 

 
 
 
 
 
 
 
Respuesta a una 
revelación 
 
 
 
 
 Un acto 
voluntario  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Dos 
dimensiones: 
humana y 
sobrenatural 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
Se responde a 
una invitación 
libre 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Hay una relación 
recíproca y 
progresiva en la 
respuesta  
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Invitación en 
libertad 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 
 

243 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

gracia que tiene un 
fundamento la respuesta 
se logra en la medida 
en que yo me dejo 
guiar por eso la 
obediencia la fe tiene 
como Como fundamento 
la obediencia. 

La fe es creerle 
a alguien adherirse a lo 
que alguien te indica a lo 
que alguien te dice por 
eso la fe tiene como 
condición fundamental 
la escucha un creyente 
es aquel que ha donado 
su atención a alguien 
que habla por eso es que 
el elemento fundamental 
es la revelación esta fe 
no es irracional como 
seguramente hablaremos 
más adelante es una fe 
que tiene un contenido. 
Entonces es que Dios 
habla y el hombre 
Escucha lo que es lo que 
Dios dice está 
característica propia de 
la fe es la obediencia a 
esta divinidad la 
obediencia porque el 
mensaje siempre viene 

Impulso a la 
trascendencia 
 
 
 
 
Relación entre 
respuesta-
obediencia y 
guía 
 
 
Un ejercicio de 
confianza en 
alguien y no en 
algo. 
 
 
 
Por medio de la 
fe, el creyente 
escucha a quien 
habla 
 
 
 
 
 
 
 
La fe “contiene”. 
No etérea ni 
vacía.  

 
 
 
 
Se convierte en 
una norma que va 
orientando las 
decisiones  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
La fe es una 
relación dialógica 
y personal  
 
 
 
 
 
 
 
Escuchar es 
reconocer que el 
otro tiene algo 
que decirme  
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Ethos 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Diálogo  
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 
 

244 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

de alguna manera viene 
de arriba del hombre 
para poder oír 
principalmente Juan 
Pablo Segundo un don y 
una tarea lo dice 
respecto a la vocación 
para poder hacerlo pero 
es una tarea de nuestra 
parte prestarle atención. 
 
2.- ¿La fe y la razón 
están relacionadas? 
Justifique su respuesta.  
 Es que este 
mensaje que Dios envía 
no está en disonancia o 
en discordancia con la 
racionalidad el mensaje 
de Dios es inteligible, de 
hecho la palabra que 
utilizamos en la palabra 
misterio, pero no en el 
sentido de oculto de 
visitante sino en el 
sentido de profundo. No 
porque no lo entienda 
sino porque lo 
entenderé 
progresivamente es un 
misterio es una fe es un 
mensaje que se revela y 
se revela en la medida 

 
 
 
 
 
 
A través de la 
obediencia la fe 
se recibe (don) y 
por medio de la 
respuesta,  se 
construye (tarea) 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Dios habla de 
manera que el 
Hombre lo pueda 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
Un ejercicio 
consciente y 
autoconsciente  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
Compromiso 
personal y social.  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 
 

245 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

en que obedecemos. 
Entonces es que el 
hombre en la medida 
que más cree y más 
ejercita la fe más 
razonable se le hace 
Más comprensible se le 
hace el experiencia del 
ciego el nacimiento.  

Un hombre ciego 
que no sabe ni siquiera 
en la condición en la que 
se encuentra lo sabe 
Jesús por eso usted 
comienza diciendo Jesús 
lo vio en griego es muy 
interesante por el mismo 
verbo conocer y ver son 
exactamente el mismo 
verbo por eso que 
nosotros decimos en 
español también verdad 
por eso que nosotros 
decimos en español, el 
que no sabe es como el 
que no ve ver y saber 
son tienen el mismo 
componente 
etimológico pero este 
hombre no sabe Jesús le 
da la luz pero una luz en 
la que este hombre no 
lo comprende todo de 

comprender  
 
 
 
 
 
 
 
Dios es un 
misterio 
revelado que 
conjuga 
progresividad y 
obediencia.  
 
La fe es Creer – 
entender  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Aquel que 
conoce el 

 
 
Dios es 
inteligible 
progresivamente  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
La fe es 
inteligible 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Una dinámica 
intrínseca  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 
 

246 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
1.- Develar la vivencia 
del concepto de 
ciudadanía, ofrecida 
desde el ámbito eclesial 
a partir de la presencia 
en su propio contexto 
sociocultural. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

una vez lo va 
comprendiendo de 
manera progresiva y 
ese conocimiento se va 
haciendo cada vez más 
racional. Esta relación 
en realidad lo que 
ayuda al hombre es 
hacerse más hombre a 
humanizarse porque la 
característica 
fundamental del 
hombre como ser 
humano y como ser 
creado es la 
racionalidad. 
Aristóteles hablaba de 
esa triple naturaleza de 
la creación verdad una 
naturaleza biológica una 
naturaleza animal una 
naturaleza el raciocinio 
sería como el elemento 
distintivo del hombre 
porque tengo un alma 
intelectiva por tanto 
tengo un luz una razón, 
por eso la fe le ayuda a 
uno a darle agudeza a 
ese intelecto la fe le 
ayuda a la razón la fe le 
ayuda a la razón afinarse 
en sus campos 

misterio de Dios, 
lo ve.  
 
 
 
 
 
Son palabras 
cuya raíz y 
efecto es el 
mismo  
 
 
En Dios, conocer 
es progresividad, 
la luz es gradual  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
El Hombre se 
caracteriza por el 
relacionarse. En 
virtud de esto, 
conoce y se 
humaniza 

Quien conoce y 
cree, ve a Dios  
 
 
 
 
El misterio que 
se puede conocer 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Revelación es 
conocimiento 
gradual 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
Un acto 
pedagógico 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Una manera de 
razonar 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 
 

247 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

interpretativos en sus 
campos de comprensión 
ya lo decía Agustín 
verdad en esta frase 
extraordinaria creo para 
entender y entiendo 
para creer mejor O sea 
que hay una especie de 
simbiosis creo para 
poder entender mejor 
estas dos alas que 
ayudan a la persona alzar 
un vuelo y apoyar a 
hacer un viaje en el que 
las dos no están no son 
obstáculos sino que son 
complementos una 
complemento del otro. 
 
3.- ¿Qué es la 
educación? 
 Significa la 
relación de uno que es 
conducido y el que 
conduce es una idea 
completamente 
platónicalos; antiguos 
que esa verdad Estaba 
de alguna manera 
oculta dentro del 
intelecto de cada 
persona y el educador 
Quién era el que 

 
 
 
 
 
 
 
En el Hombre se 
da una estrecha 
relación entre 
Luz-alma-razón-
inteligibilidad-fe 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Movimiento 
interior 
agustiniano: creo 
y entiendo 
 
 

 
 
 
 
 
 
Conocer como 
acto humano que 
expresa la razón  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Una experiencia 
fraterna  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Dimensión 



 
 

248 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

ayudaba a conducir eso 
que estaba dentro de una 
persona para sacarlo 
fuera solo haciendo un 
viaje hacia adentro y 
sacando hacia fuera la 
persona sabe que sabe 
la verdadera educación. 

Qué es la 
verdadera educación es 
saber que yo sé saber 
que se sabe y sabe quién 
sabe aquel que puede 
descubrir lo que tiene 
dentro la educación es 
como esa experiencia en 
la que el alumno verdad 
como el que no tiene luz 
precisamente porque la 
oscuridad porque en la 
oscuridad en la que 
vive dentro de 
experiencia platónica 
está espaldas a la luz. 
Educar es la experiencia 
de un camino me parece 
un elemento 
importantísimo que el 
que se educa amerita 
necesariamente un 
acompañante el 
educador el que ha 
caminado antes el 

 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Una relación de 
dos que implica 
movimiento 
 
 
 
Verdad oculta e 
inmanente 
 
 
 
 
 
 
Sacar fuera 
desde dentro lo 
que sabemos 

 
Racionalidad de 
la fe: conocer. 
Creer 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Movimiento 
relacional hacían 
la verdad 
 
 
 
 
 
 
 
Sacar fuera lo 

simbiótica 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Telos 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 
 

249 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

maestro porque dentro 
de la experiencia de la 
del conocimiento debe 
haber siempre una guía 
que le indica a ese tren 
para dónde va; yo creo 
que en esta experiencia 
educativa siempre habrá 
alguien que hará las 
veces.  

La experiencia 
del maestro es aquella 
que pone a prueba a sus 
guiados a sus 
acompañantes. El 
camino de la educación 
No termina nunca.  
 El otro en cuanto 
a receptor, por 
excelencia educativa no 
está no hay una 
relación de 
superioridad hay ideas 
hay experiencias hay 
iluminaciones 
probablemente en la 
experiencia educativa, o 
sea, hay una especie de 
simbiosis en la que en la 
medida que el alumno se 
involucra y está 
desarrollando sus 
habilidades también es 

 
 
 
 
 
 
 
Sabe, quien 
puede descubrir 
que sabe 
 
 
 
 
 
 
 
El que no sabe, 
no está en la luz, 
según Platón 
 
 
 
 
 
 
 
Conducido: 
amerita un 
acompañante 
 
 
 

mejor que 
tenemos 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Relación entre 
Luz-saber-verdad 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Un peregrino que 
se deja guiar 

 
 
 
 
 
Salto ontológico 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Luz 
 
 
 
 
 
 
Sin-odos 



 
 

250 
 

 
 
 
2.- Describir los 
fundamentos 
epistémicos, 
gnoseológicos, 
teleológicos y 
teológicos del eje 
medular Fe-Educación-
Ciudadanía, 
comprendidos desde el 
estar en la polis. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

un portador un 
donador de 
conocimiento.  
 
4.- ¿Según su criterio 
qué relación hay entre: 
educación – persona - 
fe? 
 Dentro de este 
proyecto de Dios hay 
una meta y la tiene 
clarísima Jesús Cuando 
hace el elemento 
programático en el 
evangelio de Mateo hace 
un plan programático 
decir presten atención 
la palabra es feliz beato 
O sea que dentro de esta 
experiencia del hombre 
hay un fin Hay un 
propósito y el propósito 
es la felicidad esa 
felicidad contenida en su 
mensaje de Jesús es que 
sean felices y el hombre 
alcanza.  

Esta felicidad en 
la realización de su 
experiencia personal la 
persona tiene unas 
características que los 
antiguos llamaban 

 
 
Educar es 
también dejarse 
conducir 
 
 
 
 
 
 
 
 
Educar es 
permanencia y 
continuidad 
 
 
 
 
 
Una relación 
entre iguales 
 
 
 
 
 
 
 
Aun el que 
conduce también 
aprende.  

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Educar es 
recorrer un 
camino 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Relación de 
aprendices  
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Acto permanente  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Relacionalidad  
 
 
 
 
 
Transitividad  



 
 

251 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
3.- Abordar 
fenomenológicamente el 
eje medular Fe-

potencia del alma. 
Cómo sabemos que 
alguien es persona lo 
sabemos porque tiene 
unas potencias en su 
alma Cuáles son esas 
potencias inteligencia 
voluntad y Libertad. 
Cada una de estas 
potencias está ordenada 
hacia un fin la 
inteligencia está 
ordenada a la verdad la 
voluntad está ordenada 
al bien y la libertad está 
ordenada a la elección 
libre  

Hay muchas 
elecciones que son 
equivocadas libre no es 
el que hace lo que quiere 
sino el que sabe elegir 
lo que más le conviene 
lo que más le hace feliz 
entonces tanto el 
mensaje de Dios como 
las relaciones con los 
demás tendrían que 
ayudar a la persona 
ayudar al hombre a hacer 
una persona feliz, un 
movimiento desde el 
punto de vista de la fe 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Educar trae 
consigo el 
propósito de la 
felicidad 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
La felicidad 
requiere 
educación 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Pedagogía para la 
felicidad 



 
 

252 
 

Educación-Ciudadanía, 
procurando evidenciar 
la disponibilidad y 
responsabilidad de 
encarnar un nuevo 
concepto de ciudadanía. 

un movimiento 
ascendente y un 
movimiento horizontal 
una relación con los 
hermanos sin distinción 
verdad precisamente a 
comprender esto y un 
movimiento vertical.  
 
5.- ¿Cómo definiría 
usted la ciudadanía? 
 Un conjunto de 
personas compone una 
cantidad de cosas 
compone un idioma 
compone una manera de 
pensar una costumbre 
una costumbre o sea 
como un ethos y un 
munus y el ciudadano es 
aquel que se desarrolla 
Dentro de este dentro 
de esta realidad yo lo 
llamaría como la suma 
como el conjunto del 
movimiento de las 
personas, las personas 
componen una 
ciudadanía y por eso en 
el fondo de la 
ciudadanía está un 
ciudadano un ciudadano 
con el que siente con lo 

 
 
 
La felicidad es 
un anhelo 
eminentemente 
personal 
 
 
 
Trinomio 
ontológico  
 
 
 
Inteligencia –
verdad;  
Voluntad – bien; 
Libertad – 
elección  
 
 
 
 
 
 
 
Felicidad y 
elección 
conveniente 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Persona – 
sociedad  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Libertad, 
condición para 
ser feliz  
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Onto – antropo – 
sociológico 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 
 

253 
 

que piensa con lo que 
con lo que hace en su 
forma de comportarse y 
en su forma de pensar 
influye en esa realidad 
ciudadana porque cada 
uno de nosotros aporta 
con lo que somos con 
nuestras elecciones 
acertadas o nuestra 
elecciones erradas 
aporta aunque no 
hablemos a esa realidad 
de ciudad.   

Hoy se habla 
mucho de este campo 
electromagnético que el 
hombre influye en su 
alrededor aunque no 
estemos emitiendo una 
sola palabra porque cada 
uno de nosotros ya sea 
en nuestra comunidad 
ya con nuestra 
presencia física lleva un 
mensaje nuestra forma 
de estar presente nada 
Entonces qué es la 
ciudadanía la Unión o el 
conjunto de todas estas 
experiencias 
individuales del 
ciudadano que se 

 
 
 
 
 
 
El doble 
movimiento de 
la felicidad: 
ascendente y 
horizontal  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Una persona que 
se desarrolla en 
un ethos y un 
munos 
 

 
 
 
 
 
 
 
La Fe conduce a 
la felicidad 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
La vivencia de la 
realidad 
 
 
 
 

 
 
Fe – educación – 
felicidad  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Ethos y munus  
 



 
 

254 
 

manifiestan 
irremediablemente en 
un conjunto y que se 
perciben ya sea a través 
de la palabra o a través 
de la presencia de la 
corporeidad que 
transmite que expresa 
que habla.  

 
6.- ¿Ciudadanía y 
política guardan alguna 
relación? 
La es política la forma 
como cada ciudadano 
se presenta en la polis 
sería como la postura 
de cada uno dentro de 
esta forma de estar 
Unidos entonces hay una 
frase latina muy 
interesante que dice el 
ubi homo ubi iuris 
(donde está el hombre, 
está el derecho); 
podríamos decir la 
política Por qué la 
política sería la forma 
de entender esta 
ciudadanía.  

Entonces el 
hombre no solamente 
está en la ciudad está en 

 
 
 
 
 
 
 
 
La ciudadanía es 
por el ciudadano  
 
 
 
 
 
 
 
Cada ciudadano 
aporta al 
concepto de 
ciudadanía  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
El ciudadano 
construye la 
ciudadanía  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
El ser ciudadano  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 
 

255 
 

la ciudad por estar y de 
manera inerte no sino 
que está de de manera 
consciente en la 
ciudadanía es a través 
de la política la política 
en cuanto a qué aporte 
yo como Ciudadano 
León dentro de la 
ciudadanía política. 
Esta ciudadanía se 
mueve dentro de una 
política que es muy 
variada porque las 
opiniones son infinitas 
pero la política ayuda 
como a discernir las 
ideas de este estilo las 
ideas políticas a fin de 
que termine siendo la 
decisión más aceptada. 
 Lamentablement
e hoy no es así hoy es 
que mi idea política 
debe ser la que se 
impone y que tú no 
pienses ni idea política 
me haga entenderte 
como un adversario 
política o por la política 
que apunta hacia la 
verdad es la libre 
manifestación de las 

 
 
El hecho de estar 
nos hace 
portador de 
nuestras 
opciones en la 
comunidad  
 
 
 
La ciudadanía es 
la expresión de 
individual en la 
comunidad  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
La política es la 
identidad en la 
polis, el munus  
 

 
 
 
 
 
Se implica desde 
la educación en 
lo social 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
Persona – 
sociedad 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 
 

256 
 

distintas ideas de las 
cuales se puede obtener 
una política suprema 
en la que cada uno 
pueda aportar y de ese 
aporte respetuoso 
aceptable sí respetado se 
pueda obtener un 
consenso inteligente.  
7.- ¿Pueden los 
cristianos formar parte 
de los ámbitos políticos 
de la sociedad? 
 Podría formar 
parte quizás yo te tendría 
que decir tiene que 
formar parte yo creo que 
es más que una 
condición o una 
posibilidad yo estoy 
convencido que es una 
obligatoriedad el 
Cristiano está obligado 
a tener una inserción 
en la política más que 
cualquier otra forma de 
comprender el mundo de 
la fe y comprende el 
mensaje de Jesús tendría 
que estar convencido que 
él es un elemento 
fundamental dentro de 
la política, si 

 
 
 
 
 
 
 
La Política es la 
forma de 
comprensión de 
la ciudadanía  
 
 
 
 
 
 
 
El Hombre 
ejerce 
conscientemente 
la ciudadanía 
política  
 
 
 
 
 
 
Una complejidad 
de concepciones 
que se van 
discerniendo  

El ciudadano se 
comprende desde 
la política  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Opiniones e ideas 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Una acción 
consciente 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
Identidad  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Discernimiento  
 
 
 



 
 

257 
 

comenzamos hablando 
de la fe. El creyente en 
Jesús debe también 
convencerse que él 
debe encarnarse en 
cada realidad y ámbito 
del mundo fundamental 
es el ámbito de la polis 
de la política Por qué  

A mí me 
corresponde 
insertarme en todos los 
ambientes posibles 
dentro de ellos manera 
particular la política 
para poder llevar hasta 
allá este anuncio que 
tiene como condición 
elemental el anuncio de 
la verdad el anuncio 
del bien común y el 
anuncio de la 
verdadera libertad si 
estos tres elementos 
forman parte de una 
persona y estos 
elementos están en el 
tuétano.  

No hay nadie que 
necesite más este 
mensaje que los que 
gobiernan la política no 
hay nadie que necesite 

 
 
 
 
 
 
 
Hoy la 
concepción 
contradice el 
concepto e 
impone la 
opinión  
 
 
La política 
guarda relación 
con la verdad, 
manifiesta la 
libertad y 
construye una 
idea aún mayor 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
No hay 
ciudadanía sin 
política  
 
 
 
 
 
 
La política no se 
entiende sin la 
libertad  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
El ser del 
ciudadano  
 
 
 
 
 
 
 
 
Verdad – libertad  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 
 

258 
 

más este mensaje que los 
que gobiernan la política 
la verdad, el bien y la 
libertad; la razón viene 
iluminada por la fe y 
precisamente por tener la 
razón iluminada hay una 
forma hay un mensaje 
que quiere darte luces 
para poder entender 
mejor, lo que nosotros 
somos. El creyente está 
obligado aportar en el 
ámbito de la política 
desde su condición de 
hombre de ciudadano 
pero sobre todo de 
creyente el anuncio de 
la verdad el bien y de la 
Libertad.  

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
El cristiano no 
debe huir al 
compromiso de 
la política  
 
 
 
 
La propuesta de 
Jesús debe estar 
en esta 
dimensión   
 
 
 
Acción política y 
encarnación no 
se contradice  
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Creyente inserta 
su opción  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
La cosa pública 
necesita de Jesús 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Encarnación  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 
 

259 
 

 
Al creyente le 
corresponde 
insertarse en los 
diversos 
ambientes  
 
 
 
 
 
 
Debe 
compaginar: 
verdad, Bien 
Común, 
verdadera 
libertad  
 
 
 
 
 
 
 
 
Quien sirve en el 
gobierno 
necesita 
comprender 
desde el 
evangelio: 
verdad, bien y 

 
 
 
 
 
 
Insertarse para 
transformar  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
El servicio exige 
valores   
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
Anuncio de una 
persona  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Antropología 
política   
 
 
 
 
 
 
 
 



 
 

260 
 

libertad  
 
 
 
 
 
 
 
Hombre-
Ciudadano-
creyente: verdad, 
bien, libertad  

 
 
La 
autocomprensión 
de ciudadano y 
creyente anunciar 

 
 
 
 
 
 
 
Ontología  
 
 
 

 

 



 
 

261 
 

 

 

 

 

 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Informante clave: FL-4 
Fecha de la entrevista: 22/03/2023 
Hora de inicio: 07:00 pm 
Hora de culminación 09:00 pm 
Lugar de la entrevista: Urb. Lomas del Este, Valencia, edo. Carabo 
 
 
 
 



 
 

262 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
  

 

 

Cartografía Ciudadana: Leyenda.   

Ejes Fundamentales 
 
Categorías comunes 
 
Categorías comunes 
 
Conectores.   



 
 

263 
 

Objetum Los itineraria adnotata, 
(Intencionalidades) 

 Los itineraria picta 
(Corpus Lingüístico) 

Las viae 
Publicae 

(Microcategoría) 

Las viae Privates 
(Mezocategoría) 

 Las viae  
veeinales 

(Macrocategoría) 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

CIUDADANÍA. UN 
ABORDAJE 

FENOMENOLÓGICO 
DESDE UNA NUEVA 

HERMENEUSIS DE LA 
EDUCACION NO 

FORMAL EN 
VENEZUELA 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Generar una aproximación 
teórica de la ciudadanía, a 
partir de una nueva 
hermeneusis de los ejes 
medulares Fe-Educación-
Ciudadanía. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

1.- ¿Qué es para 
usted la fe? 
  Yo estaba 
escribiendo algo aquí 
creo que la fe es la 
certeza, la confianza 
que tenemos en la 
relación con algo o 
alguien la confianza 
la certeza que nos 
genera algo o alguien 
está fe está por 
encima de la 
necesidad de tener 
evidencias que 
demuestran la verdad 
de lo que yo en lo que 
se cree. No necesito 
tener evidencias 
para tener la certeza 
de esa verdad muy 
bien cómo entiendes 
según lo que tú 
consideras como la 
fe, puede 
transformar la vida 
la certezas de que 
algo de que algo va a 
suceder de que una de 
que hay una verdad 
en algo nos permite 

 
 
 
 
Confianza, 
certeza y 
relación con algo 
o alguien 
 
 
 
 
 
 
 
La fe como 
certeza, no 
necesita 
evidencia  
 
 
 
 
 
La transforma la 
vida, desde la 
confianza  
 
 
La fe se 
convierte en una 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Relación de 
confianza que no 
necesita 
evidencia  
 
 
 
 
 
La fe que 
transforma desde 
la verdad 
 
 
 
 
 
 
 
Impulso y sentido 
de vida  

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Relación  
 
 
 
 
 
 
 
 
Transformación  
 
 
 
 
 
 
 
 
Sentido 
 



 
 

264 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

tener un modo de 
vida nos ayuda 
ilusión, nos produce 
ganas de seguir 
viviendo.  
Los ciudadanos, las 
culturas, nos unimos 
en la fe en la 
creencia en algo en 
alguien como 
sociedad nos une para 
para confiar para 
tener esa certezas de 
manera individual 
también la tenemos 
como pueblo como 
cultura.  
 
2.- ¿La fe y la razón 
están relacionadas? 
Justifique su 
respuesta.  
 La 
neurociencia sostiene 
que los seres 
humanos somos 95% 
emociones el 
sentimiento pudiera 
ser la relación de la 
fe con la razón o sea 
son más en este caso 
la razón. La fe es 
menos racional somos 

manera de dar 
sentido a la vida 
 
 
Forma parte de 
la cultura de la 
ciudad 
 
 
 
 
 
 
 
  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Una relación que 
se funda en el 
sentimiento 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
Factor de unidad 
social y cultural 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Una relación de 

 
 
 
 
Unidad 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Manera de 



 
 

265 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

más sentimientos más 
emoción para para 
mantenerla para 
predicarla elemento 
nacional sino más 
bien es un 
sentimiento o como 
es la cosa o si es 
racional O sea si 
puedes entender 
cosas de la fe desde 
un elemento racional 
me permite entender 
fenómenos me 
permite entender 
circunstancias de 
cosas que ocurren 
pasan.  
 
3.- ¿Qué es la 
educación? 
 Permite a los 
ciudadanos, su 
transformación 
aportando en lo 
intelectual en lo 
académico en lo en 
lo social, esos aportes 
que nos permiten 
crecer desde lo 
individual y en 
sociedad. Yo creo 
que muchos 

 
 
 
 
 
 
La fe comprende 
desde la razón  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Un proceso 
integral que 
transforma  
 
 
 
 
Crecimiento 
desde lo 
individual hasta 
lo social 
 
 
 

sentimientos, 
razón y 
emociones  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Transformación 
intelectual, 
académica y 
social 
 
 
 
 
 
 
La sociedad 
también educa  

razonar 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Transformación 
 
 
 
 
Crecimiento  
 
 
 
 
Sociedad 



 
 

266 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

educadores hay un 
proceso de Educación 
académica formal que 
son los maestros son 
las universidades 
educar en cualquier 
en cualquiera de los 
ámbitos donde nos 
desenvolvamos.  
 
4.- ¿Según su criterio 
qué relación hay 
entre: educación – 
persona - fe? 
 La hay alguna 
relación en esas tres 
palabras estrecho 
educación persona y 
fe la educación es el 
proceso de 
transformación del 
hombre en persona 
y más aún este si está 
educación también se 
transmite y se hace 
con la creencia con la 
certeza con la fe de 
que las cosas pueden 
ser mejores de que 
podemos ser mejores 
ciudadanos que 
podemos ser mejor 
sociedad que 

 
Es reconocer la 
condición 
educadora de la 
sociedad  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
La educación 
transforma al 
Hombre en 
Persona  
 
 
 
 
 
La fe y la 
educación nos 
hacen mejores 
ciudadanos para 
una mejor 
sociedad  
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Proceso que 
integra la vida 
misma y toda 
condición social 
 
 
 
 
 
 
 
 
Un proceso 
personal-social 
 

educadora 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Proceso integral 
 
 
 
 
 
 
Ciudadanos 
creyentes 
 
 
 
 
 



 
 

267 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
1.- Develar la vivencia del 
concepto de ciudadanía, 
ofrecida desde el ámbito 
eclesial a partir de la 
presencia en su propio 
contexto sociocultural. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

tenemos. Los valores 
de familia; hay que 
retomar ese proceso 
urgentemente 
fortalecer el proceso 
educación persona o 
ese vínculo proceso 
de Educación para 
la fe. Nos hemos 
convertido en una 
sociedad que ha 
dejado de creer que 
ha dejado de tener 
confianza unos y 
otros deja de ser 
sociedad y eso hay 
que retomarlo de lo 
contrario no seremos 
una sociedad así hay 
que retomarlo 
 
5.- ¿Cómo definiría 
usted la ciudadanía? 
 Es una 
condición que se 
otorga a los 
ciudadanos de 
pertenecer a una 
comunidad 
organizada allí los 
ciudadanos 
adquieren derechos 
y deberes adquieren 

 
La persona es el 
vínculo entre fe 
y educación 
 
 
 
La fe expresa 
también una 
condición social 
y relacional.  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Condición que se 
otorga y hace 
pertenecer a una 
comunidad  
 
 
 
 
 
 
 

 
 
Responsabilidad 
social  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Concesión 
otorgada por el 
Estado 
 
 
 
 
 
 
 
 
Ser parte del 

 
Responsabilidad 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Ciudadanía 
jurídica 
 
 
 
 
 
 
 



 
 

268 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
2.- Describir los 
fundamentos epistémicos, 
gnoseológicos, 
teleológicos y teológicos 
del eje medular Fe-
Educación-Ciudadanía, 
comprendidos desde el 
estar en la polis. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

unos que son 
fundamentales que 
son derechos 
políticos que le 
permiten a la gente 
intervenir en los 
asuntos del Estado 
opinar en los asuntos 
del Estado promover 
diseño de políticas 
públicas que 
beneficien a la 
sociedad.  
 
6.- ¿Ciudadanía y 
política guardan 
alguna relación? 
 Se tienen que 
amalgamar más bien 
la participación de 
los ciudadanos en 
política es 
fundamental es 
necesaria los 
diagnósticos las 
decisiones creo yo Ha 
sido es mi posición 
que los ciudadanos 
tienen que ser 
protagonistas de 
esas decisiones en 
política además 
siempre me ha 

 
Intervención en 
la edificación del 
Estado 
 
 
Involucrarse y 
promover el 
diseño social  
 
 
 
 
 
 
 
Es una condición 
definitoria, 
fundamental y 
necesaria 
 
 
 
 
 
Una relación 
protagónica e 
intrínseca 
 
 
 
 
Una expresión 

Estado 
 
 
Participar y 
promover 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Inexorablemente 
unida  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
Ciudadanía 
política  
 
 
Cultura cívica  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Ser político  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 
 

269 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

impactado mucho 
unas palabras del 
papa Francisco que 
decía que la política 
es una de las formas 
más elevadas de la 
Caridad Y entonces 
cómo no vincularnos 
en lo político y en la 
política es demasiado 
importante tenemos 
que ser 
protagonistas de los 
procesos políticos 
entendiendo la 
política como 
vínculo como como 
entendiendo la 
política en su esencia 
de la polis, la ciudad 
y los ciudadanos; es 
el vínculo entre 
ciudad y ciudadanos 
entre comunidad y 
gobierno es necesario 
nosotros no podemos 
voltear la cara a lo 
político.  
 
7.- ¿Pueden los 
cristianos formar 
parte de los ámbitos 
políticos de la 

alta de amor al 
prójimo  
 
 
 
 
La política es el 
vínculo en la 
participación de 
los procesos 
sociales.  
 
Sin la política, la 
ciudad no se 
entiende. Ella 
une a la ciudad y 
a los ciudadanos  
 
 
No es ajena a 
nosotros  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Una obligación 
de conciencia y 

Es una expresión 
del servicio 
social  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Condición 
antropológica y 
sociológica 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Caridad – 

 
 
 
Amor y amistad 
social  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Dimensión 
ontológica 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 
 

270 
 

 
3.- Abordar 
fenomenológicamente el 
eje medular Fe-Educación-
Ciudadanía, procurando 
evidenciar la 
disponibilidad y 
responsabilidad de 
encarnar un nuevo 
concepto de ciudadanía. 

sociedad? 
 Que en el 
ámbito político como 
no si son ciudadanos 
además imbuidos de 
esa fe. Claro que 
tenemos derecho a 
participar todos es 
más somos llamados 
por eso mismo que te 
dije por lo que te 
referí la política es la 
forma más elevada 
de la Caridad y los 
cristianos Somos 
caritativos somos 
buenos somos 
generosos Cómo no 
nos vamos a 
involucrar en lo 
político somos los 
primeros llamados 
porque conocemos 
porque entendemos 
lo que es el dolor 
porque entendemos lo 
que son las carencias 
las dificultades los 
las necesidades de 
los seres humanos 
política – caridad – 
cristiano - bien 
común Claro que sí. 

confesional  
 
 
 
 
La caridad es 
una 
característica del 
cristiano 
 
 
 
 
 
Si expresamos la 
caridad, también 
debemos 
expresar la 
política  
 
 
 
La política como 
respuesta a las 
realidades 
últimas del 
Hombre 
 
 
 
 
 
El que sirve en la 

servicio: Política 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Transformación 
más justa de la 
realidad  
 
 
 
 
 
 
 
 
La igualdad que 
se mueve por el 
servicio  
 
 

 
 
 
Condición del 
cristiano 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Renovación de la 
realidad 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Cordialidad 



 
 

271 
 

 

 

Tenemos que decirle 
a la sociedad decirle a 
los gobiernos, 
tenemos que 
involucrar porque 
nosotros, pensamos 
en el otro en el bien 
común nosotros 
pensamos en la 
Caridad del que 
sufre del que del 
desamparado del 
desasistido del que 
está en crisis 
humanitaria del 
hambriento del niño 
que no tiene familia 
somos los primeros 
llamados a 
vincularnos.   
 

política procura 
trasformar la 
realidad, hacerla 
más justa   
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 
 

272 
 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Informante clave: RE-5 
Fecha de la entrevista: 30/03/2023 
Hora de inicio: 03:00 pm 
Hora de culminación 05:00 pm 
Lugar de la entrevista: Urb. Los Caobos, Valencia.  



 
 

273 
 

 
  

Cartografía Ciudadana: Leyenda.   

Ejes Fundamentales 
 
Categorías comunes 
 
Categorías comunes 
 
Conectores.   



 
 

274 
 

Objetum Los itineraria adnotata, 
(Intencionalidades) 

 Los itineraria picta 
(Corpus Lingüístico) 

Las viae 
Publicae 

(Microcategoría) 

Las viae Privates 
(Mezocategoría) 

 Las viae  
veeinales 

(Macrocategoría) 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

CIUDADANÍA. UN 
ABORDAJE 

FENOMENOLÓGICO 
DESDE UNA NUEVA 

HERMENEUSIS DE LA 
EDUCACION NO 

FORMAL EN 
VENEZUELA 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Generar una aproximación 
teórica de la ciudadanía, a 
partir de una nueva 
hermeneusis de los ejes 
medulares Fe-Educación-
Ciudadanía. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

1.- ¿Qué es para 
usted la fe? 
La fe es la capacidad 
del ser humano para 
tener una relación 
trascendental con 
aquello que sabe que 
está allí Aunque 
escape de su sentido. 
Todo ser humano, 
tiene la capacidad, 
incluso biológica, de 
creer en algo más 
allá de lo que puede 
percibir; puede 
percibir simplemente 
con sus sentidos. Dios 
de una manera real, 
va a recibir y dar 
afecto. Acepto a Dios 
de una manera real 
completamente 
seguro de que me ama 
y al que yo también 
puedo amarme 
incluso es algo más 
espiritual.  
 
2.- ¿La fe y la razón 
están relacionadas? 
Justifique su 

 
 
 
Capacidad para 
relacionarse con 
lo trascendente 
 
 
 
 
 
Capacidad de 
creer en algo 
más  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
Capacidad 
Relacional 
Hombre-
Trascendencia  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
Capacidad 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 
 

275 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

respuesta.  
La fe es la capacidad 
que tiene la razón de 
poder comprender 
aquello que lo 
sobrepasa. Cuando 
nosotros hablamos de 
fe y de razón la mejor 
manera de 
comprenderlo es que 
el ser humano es ser 
humano desde el 
mismo momento 
lógico arqueológicos 
y biológicos está 
demostrado que la 
primera huella 
humana se presenta 
en el momento de que 
una persona entierra a 
sus parientes o a sus 
compañeros de casas 
eso no lo vamos no lo 
vamos a encontrar en 
ningún en ninguna 
especie animal que no 
sea considerado un 
ser humano.  

Nosotros 
como seres humanos, 
como personas 
humanas, le debemos 
la razón a que 

 
 
Comprender lo 
que está por 
encima de mi 
 
 
 
 
 
Una capacidad 
hundida en el ser 
humano 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
La razón permite 

 
 
 
 
 
Posibilidad 
humana de 
razonar  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Creer 

 
 
 
 
 
Posibilidad 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 
 

276 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

creemos que hay 
algo más allá para 
descubrir; los 
animales no se 
plantean el conocer 
algo nuevo porque 
actúan por 
empíricamente es 
decir por una 
respuesta a un 
impulso o un instinto; 
pero el ser humano 
por tener fe por 
tener espíritu es 
capaz de desarrollar 
su razón porque sabe 
que siempre va a 
haber algo nuevo que 
conocer esa 
capacidad de 
conocimiento esa 
capacidad que es 
algo totalmente 
incomprensible y 
que solamente 
podemos tener una 
plenitud total al 
momento de 
encontrarnos. 
 
3.- ¿Qué es la 
educación? 
 Educar 

creer en algo 
superior 
 
 
 
 
 
 
 
La fe alimenta la 
razón humana  
 
 
 
 
 
 
 
Una capacidad 
para comprender 
lo 
incomprensible 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Aprendizaje 
humano desde la 

razonablemente 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Una relación que 
capacita 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
Relación 
dialógica 
 
 
 
 
 
 
 
 
Necesidad 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 
 

277 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

significa aprender de 
las personas a quien 
yo le tengo más 
confianza. Voy a 
intentar traducirlo 
mejor o expresar lo 
mejor es educar y es 
moldear a una 
persona ser educado 
significa tomar el 
modelo de aquellos 
que no dudo La 
educación parte no 
solamente de un 
hecho de que el niño 
va evolucionando en 
sus condiciones 
cognitivas; por eso 
para mí la educación 
tiene una base y una 
connotación afectiva 
por querer ser como 
aquella persona que 
admiro. 

La educación 
también se puede 
llevar a los valores 
inexistente la cuando 
se intenta enseñar 
bajo ideologías que 
no hay afecto porque 
para la ideología la 
persona que debe 

confianza  
 
 
 
 
Modelar a una 
persona 
 
 
 
 
 
 
 
Parte de una 
dimensión 
afectiva  
 
 
 
 
Proceso que 
puede 
desorientar 
 
 
 
 
Individualizació
n que termina 
anulando a la 
persona desde la 
ideología  

 
 
 
Modelaje que se 
aprende  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Involucra afectos 
y emociones. 
Dimensión 
manipulable 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
Modelaje 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Ordo amoris 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 
 

278 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
1.- Develar la vivencia del 
concepto de ciudadanía, 
ofrecida desde el ámbito 
eclesial a partir de la 
presencia en su propio 
contexto sociocultural. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

aprender un 
discurso ideológico 
es simplemente un 
individuo no es una 
persona simplemente 
es un miembro del 
partido o un miembro 
de la causa y con 
poco pensamiento 
crítico eso es lo 
contrario por 
ideologías tanto 
política como incluso 
religiosas no están 
basadas de 
Educación. Porque la 
educación tiene que 
partir como he dicho 
anterior de una base 
afectiva humana con 
la libertad con la 
bondad con la 
verdad de esa 
manera no se puede 
entender la 
educación sin afecto 
y sin valores cuando 
está vaciada es una 
ideología.  
 
4.- ¿Según su criterio 
qué relación hay 
entre: educación – 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Un proceso que 
se apoya en la 
libertad, la 
verdad y la 
bondad 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
La educación 
hace libre desde 
la verdad 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
Verdad y libertad  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 
 

279 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

persona - fe? 
Son tres distintas 
definiciones pero a la 
vez es una sola 
realidad y por qué 
porque no se puede 
definir personas sin 
fe y sin educación y 
no se puede traducir 
o definir educación 
sin fe y sin persona y 
de la misma manera y 
de la misma manera 
no se puede definir 
fe sin educación y 
persona. Fíjate 
volviendo a los 
ejemplos, un perro no 
es persona, no puede 
tener fe un perro no 
puede creer y por 
tanto ante esa 
ausencia de creencia 
no puede tener 
capacidad de poder 
tener un 
pensamiento crítico 
que le permita 
educarse  

No podemos 
caer en el error de que 
de colocar la 
educación en algo que 

 
 
Una trilogía que 
tiene una unidad 
intrínseca  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
La educación y 
la fe agudizan el 
pensamiento 
crítico  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Un quehacer 
haciendo  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Unidad intrínseca 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 
 

280 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

no es educación 
porque si yo rebajo la 
educación a lo que 
uno le enseña a un 
perro Ahí estamos 
graves porque 
educación es crear 
pensamiento crítico 
en la persona por lo 
tanto solamente el ser 
humano capacidad 
de creencia 
capacidad de 
trascender puede 
tener pensamiento 
crítico un perro 
porque no tiene 
capacidad de 
pensamiento crítico. 
Educación es que la 
persona sea capaz de 
misma decidir qué es 
lo mejor hacer que es 
lo mejor decir que es 
lo mejor.  

Educar es 
darle herramientas a 
la persona para que 
sea capaz de salir de 
su hambre física y 
mental eso pasa en la 
iglesia.  
 

 
 
Un pensamiento 
crítico trasciende 
y cree 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Hace persona y 
alimenta  
 
 
 
 
 
 
 
 
Capacidad de 
construir en 
comunidad 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
No se comprende 
una sin la fe ni la 
educación   
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Un Gerundio   
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 
 

281 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

5.- ¿Cómo definiría 
usted la ciudadanía? 
Es la capacidad de 
ejercer el bien 
común en la 
sociedad, dentro de la 
ciudad.  
La responsabilidad 
social corresponde a 
todos los ciudadanos 
que forman parte de 
una sociedad y de allí 
surgen muchos 
muchos conceptos.   

Entonces 
nosotros a nivel de 
esa herencia de 
independentista el 
término eso no 
debería dar a nosotros 
una ventaja pero que 
lamentablemente ha 
sido viciada y por 
tanto malinterpretada 
y creemos que 
ciudadanía 
simplemente una 
participación a votar 
y no nos damos 
cuenta que esta 
oportunidad de 
tener voz dentro de 
la sociedad.  

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Oportunidad de 
expresarse en 
sociedad  
 
 
 
 
 
Manera de ser  
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
Construir y 
expresarse en 
sociedad  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Un modo de ser 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Construir 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 
 

282 
 

 
2.- Describir los 
fundamentos epistémicos, 
gnoseológicos, 
teleológicos y teológicos 
del eje medular Fe-
Educación-Ciudadanía, 
comprendidos desde el 
estar en la polis. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Está Unida al 
concepto de ética 
porque no se puede 
entender ciudadanía 
sin ética que un 
ciudadano que tiene 
una conducta vaciada 
por tanto una eso le 
interesa a muchas 
personas que la 
persona y la idea es 
que nosotros seamos 
ciudadanos con una 
conducta bien 
entendida y la 
éticamente correcto 
a través de la 
educación en 
valores.   

Actualmente 
la educación está 
planteada como si 
fueran unos viveros 
irónicamente porque 
son plantitas 
plantadas allí no 
tienen capacidad de 
hablar lo tienen 
capacidad de moverse 
porque son plantitas 
le echas agua y abono 
crece. Pero la 
educación tiene que 

 
 
 
 
 
Se aprende a ser 
ciudadanos 
desde la 
educación  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Educar la 
ciudadanía a 
partir de lo 
ontológico  
 
 
 
 
 
 

que se educa  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Se nace y se 

 
Manera de ser 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 
 

283 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
3.- Abordar 
fenomenológicamente el 
eje medular Fe-Educación-
Ciudadanía, procurando 
evidenciar la 
disponibilidad y 
responsabilidad de 
encarnar un nuevo 
concepto de ciudadanía. 

cambiar y plantear 
nuevamente ese 
proceso metafísico 
ontológico que son 
términos se tiene 
que rescatar una 
educación que no sea 
ontológica en una 
educación que no 
tiene sentido es mejor 
que no resistiera 
Entonces básicamente 
nuestra ciudadanía 
tiene que estar 
centrada en una 
ética y en una 
educación 
ontológica.  
 
6.- ¿Ciudadanía y 
política guardan 
alguna relación? 
 Ambas hacen 
referencia a la ciudad. 
La política es ciudad, 
es lo que corresponde 
a la polis que es 
ciudad. por lo tanto 
una no puede existir 
sin la otra.  
 Política está 
entendido como el 
ejercicio en función 

 
Lo ético y 
ciudadano son 
inherentes a la 
persona.  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Ejercicio que 
busca el Bien 
Común 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

educa ciudadano 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Busca  y 
construye el Bien 

Condición 
ontológica  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 
 

284 
 

a la población a la 
sociedad, se trata del 
Bien Común que 
comúnmente 
conocemos. 
Lastimosamente la 
política ha sido 
malversada en su 
definición y se 
comprende como una 
élite que es capaz de 
manejar el destino de 
Naciones enteras.  La 
política viene dada en 
cuanto a que sus 
ciudadanos están 
formados para hacer 
una sociedad fuerte, 
una ciudad en 
construcción, en 
crecimiento. Así era 
entendido por los 
griegos. Una sociedad 
donde creciera en 
tres áreas: en el área 
de la oratoria aquélla 
que se hace dentro de 
los parlamentos, el 
que gobierna debe 
tener oratoria. 
También se encuentra 
la dimensión 
artesanal. No solo se 

 
 
 
 
La ejerce el 
ciudadano y hace 
fuerte a la ciudad 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Se identifica con 
la educación, el 
trabajo y la paz  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Común   
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Implica 
crecimiento 
social  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
Compromiso 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Educación, 
Trabajo y Paz  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 
 

285 
 

trata de oratoria, que 
se ejerce desde el 
pandero, el orfebre, el 
constructor. Y tiene 
otra parte la cual es la 
bélica, el cuerpo que 
defiende esta 
sociedad.  
En la oratoria entra 
la parte filosófica y 
la dimensión 
educativa. Para ellos 
era no solo un 
ejercicio físico sino 
también mental, es 
una educación 
totalmente integral. 
Cuando se traiciona 
una de estar partes ya 
no hay política y no 
cabida para la 
ciudadanía.
 Visualmente 
esta ciudad es una 
ciudad empobrecida y 
una sociedad que no 
tiene nada qué 
aportar. Mientras la 
política ofrezca 
basura lo que va a 
genera son 
ciudadanos de 
basura, si ofrece una 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Implica una 
influencia en 
quien la ejerce 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Modelaje 
necesario  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Amistad social 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 
 

286 
 

política de calidad, 
entonces 
encontraremos 
ciudadanos de 
calidad.  
 
7.- ¿Pueden los 
cristianos formar 
parte de los ámbitos 
políticos de la 
sociedad? 

Un cristiano 
que no se involucre 
en la política no 
puede llamarse 
cristiano. Ya que 
ellos buscan Nirvana 
Qué significa llegar a 
la nada de la nada 
para ellos ni siquiera 
la nada es una opción 
porque la nada es un 
concepto mental 
mientras yo no tenga 
implicación en la 
historia voy a ser feliz 
porque mi felicidad es 
implicarme en las 
cosas reales.  
 El 
cristianismo no se 
puede comprender 
sino llevando el 

En concomitante 
al cristiano  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Involucrarse es 
evangelizar  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
El cristiano se 
ensucia las 
manos y los pies 
con la historia  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
  
Responsabilidad 
social  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 
 

287 
 

evangelio hasta el 
último lugar del 
mundo. Necesitamos 
involucrarnos en la 
política porque el 
mundo está 
conformado por 
ciudades y pueblos 
una persona que va a 
la misa que recibe los 
sacramentos que rece 
continuamente pero 
que no Se involucra 
en la vida activa 
social de su barrio y 
de su ciudad de su 
familia y de su 
trabajo.  

Para el 
cristiano es necesario 
rezar y orar pero 
también involucrarse 
en la historia que es 
Predicar el evangelio 
el mejor ejemplo de 
Jesucristo quien se 
metió en la política de 
tal manera que lo 
crucifican. 

Jesús  
se presentaba como 
políticamente 
correcto en orden a la 

 
Involucrarse es 
transformar la 
propia realidad  
 
 
 
 
 
 
Es un paso 
humano del 
evangelio  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
No solo religioso 
sino también un 
cambio histórico 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
El lugar del 
evangelio es la 
ciudad 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Un anuncio 
transformador 
desde la fe 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Encarnarse 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 
 

288 
 

 

 

 

 

 

educación a la 
persona humana a la 
ciudadanía todo eso 
debe ser asumido 
desde lo que uno 
cree la fe se tiene 
que demostrar desde 
lo que yo pienso a 
nivel político a nivel 
de derechos y debe 
ser traducido de esa 
manera Jesucristo, y, 
si él murió de esa 
manera entonces a 
nosotros nos toca 
también morir 
defendiendo la verdad 
como él no se 
comprenda que haya 
un cristiano que siga 
a Cristo y no tenga 
la disposición de 
morir o ser 
crucificado 
políticamente.

 
 
 
 
 
 
 
Una alta 
expresión del 
servicio y la 
caridad  
 

 
 
 
 

Caridad  
 
 
 
 
 
 



 
 

289 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fe

Razón dialógicaCompromiso

Verdad

Experiencia

Relación Manera de 
Razonar 

Forma Mentis exempla Civis 

Macrocategorías 
 
Relacionantes 
 
Ejes fundamentales 
 
Conectores 

Primera pregunta  



 
 

290 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fe

DocensIndisolubilidad

InteligibilidadRespuesta

Razón 

Forma Mentis exempla Civis 

Macrocategorías 
 
Relacionantes 
 
Ejes fundamentales 
 
Conectores 

Segunda pregunta  



 
 

291 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

ProcesoRelación

ModelajeTrascende

Educación

Ordo Amoris 

Forma Mentis exempla Civis 

Macrocategorías 
 
Relacionantes 
 
Ejes fundamentales 
 
Conectores 

Tercera pregunta  



 
 

292 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fe

Unidad Intrínseca  

Proceso 
Integral  

Unidad Indisoluble

EducaciónPersona 

Forma Mentis exempla Civis 

Macrocategorías 
 
Relacionantes 
 
Ejes fundamentales 
 
Conectores 

Cuarta pregunta  



 
 

293 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

MunusEthos

UniversalidadAxiología

Ciudadanía

Forma Mentis exempla Civis 

Macrocategorías 
 
Relacionantes 
 
Ejes fundamentales 
 
Conectores 

Quinta pregunta  



 
 

294 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Política

Progresión 
Ontológica 

IdentidadConstrucción

Ciudadanía

Forma Mentis exempla Civis 

Macrocategorías 
 
Relacionantes 
 
Ejes fundamentales 
 
Conectores 

Sexta pregunta  



 
 

295 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Política

Transformar 
la realidad

Un 
Imperativo

Nueva 
Antropología 

Cristianos en

Forma Mentis exempla Civis 

Macrocategorías 
 
Relacionantes 
 
Ejes fundamentales 
 
Conectores 

Séptima pregunta  



 
 

296 
 

 

 

Capitulo V 

Cursus Honorum 

La comprensión del estar-en-el-mundo 

Muchos años después, frente al pelotón de fusilamiento,  
el coronel Aureliano Buendía había de recordar aquélla tarde remota en que su padre lo llevó a  

 
 

conocer el hielo. Macondo era entonces una aldea de veinte casas de barro y cañabrava 
construidas a orillas de un río de aguas diáfanas que se precipitaban por un lecho de piedras 

pulidas, blancas y enormes como huevos prehistóricos. El mundo era tan reciente, que muchas 
cosas carecían de nombre, y para mencionarlas había que señalarlas con el dedo.  

Gabriel García Márquez 
 

La novela Cien Años de Soledad, recrea un escenario común en varias culturas que se 

refleja en las más diversas cosmovisiones. Se trata de la creación, o de la nueva realidad creada 

con la cual todo sujeto debe relacionarse. Desde el Popol Vuh hasta la Biblia. García Márquez 

refiere una imagen similar a la del libro del Génesis, con la salvada diferencia que esta vez no lo 

sitúa entre los ríos Tigris y Éufrates, ni el jardín del Edén, lo ubica en Macondo, la aldea 

colombiana en la cual transcurre la historia de la familia Buendía. De la misma manera que el 

conocido texto bíblico, el autor de la novela, nos cuenta que en el origen de los tiempos muchas 

cosas crecían de nombre, por eso, para mencionarlas había que señalarlas con el dedo.   

La historia humana consiste, al menos en cierta medida en ir poniéndole nombre a las 

cosas, para incorporarlas al modo humano por el diálogo, a la conciencia y la reflexión; al ser de 

la palabra y de la escritura. De eso se trata la palabra apre-hensión. La necesidad de esta 

aproximación fenomenológica es determinante. Es fácil señalar con el dedo las piedras pulidas 



 
 

297 
 

del río, las casas de cañabrava, pero ¿cómo mencionar las realidades personales y sociales para 

poder reconocerlas sino poseen un cuerpo físico?  

Es imposible indicar con el dedo la democracia, la libertad, la conciencia, el totalitarismo, 

la hospitalidad, el capitalismo financiero. Cortina, dice a propósito de estas realidades personales 

y sociales: “ellas necesitan nombres que nos permitan reconocerlas para saber de su existencia, 

para poder analizaras y tomar posición ante ellas”. (2017, p. 19) El estudio, el saber, el 

conocimiento, son los medios necesarios que el pensamiento humano tiene para identificar las 

variadas realidades. Poner nombre es identificar. La psicoterapia Gestalt sugiere que al 

identificar podemos “darnos cuenta”, es decir, tomar conciencia, no solo como quien es 

espectador sino como quien se apropia de lo que vive. Este es el principio que sostiene la 

Fenomenología Hermenéutica de Martín Heidegger.  

Identificamos este capítulo con el Cursus Honorum. Se trata del proceso pedagógico 

mediante el cual se adiestraban y educaban los ciudadanos romanos para participar en el Senado. 

corazón y centro de la polis, al lugar donde se ejercita la política por excelencia. Hemos referido 

que Roma es uno de los pueblos que más se encuentra vinculado con la política, a lo largo de la 

historia. Durante más de 500 años, tanto en la Monarquía como en la República, el Senatus fue 

considerado una estructura crucial para mantener jurídica y políticamente la ciudad.  

Roldán (1969), un prominente investigador y profesor universitario español, especialista 

en la vida de la antigua Roma, afirma a propósito del Senado y su importancia:  

La significación del Senado en la vida pública se elevó muy por encima de su real 

función jurídica. Como reunión de ex-magistrados, el Senado personificaba la tradición 

pública romana y toda la experiencia de gobierno y administración de sus componentes 

(…) Frente a los magistrados anuales, el Senado se destaca como el núcleo permanente 



 
 

298 
 

del Estado, el elemento que otorgaba a la política romana su solidez y continuidad. No es 

extraño, por tanto, que, a pesar de su función puramente consultiva, sobre la magistratura 

y sobre las asambleas, se superpusiera el Senado como el auténtico gobierno, ante cuya 

experiencia y prestigio aquellos se plegaban. (p. 126).  

 Ciertamente la comprensión de la ciudadanía supera la sola operatividad política, pero no 

está desvinculada de ella. Una de las cosas que pretendemos es devolver la definición y 

comprensión originaria a la palabra ciudadanía, razón por la cual no podemos prescindir del 

Senado. La madurez social y política, la entrada a la vida pública, la imposición de la toga, la 

deliberación y la preocupación por la res publica son algunas de las características que hacen del 

Senado un lugar felizmente coincidente en nuestra investigación.  

La mediación teórica, ciertamente, es necesaria, no obstante, no tiene por qué ser 

determinante para que se tenga tal o cual experiencia. Follari (2000), está de acuerdo con lo 

afirmado por Sokal y Bricmont (1998), y el “conocimiento” sobre un tema sin poseer títulos en 

él. Cualquiera que sepa sobre un tema puede hablar de él y ¿cómo puede hablar? Por medio de la 

experiencia. Ahora bien, no es ingenuo pensar que la experiencia revela la realidad, la 

experiencia la construye, es parte de ella. Actualmente el realismo puede representar diversos 

problemas epistemológicos, de hecho, los comporta; la estructura teórica justifica y da validez a 

la experiencia, no es contraria a ella, pero tampoco a determina. 

La “teoría” proporciona estructura el trabajo de investigación. Se trata del “corazón de la 

ciencia”. Alexander sugiere una sencilla definición: “La teoría es una generalización separada de 

los particulares, una abstracción separada de un caso concreto” (2000, p. 6). La definición no 

pretende evocar una discusión del medioevo la cual no se encuentra caduca ni obsoleta, mucho 



 
 

299 
 

menos fatigada, Los universales y los particulares pertenecen a los diversos elementos que aún 

hoy la filosofía considera, ellos también responden no solo a la episteme, también al ontos, al ser.  

En Martínez (2009), encontramos una definición que conjuga varios verbos sensibles, es 

decir, que involucran la nobleza del alma con la investigación:  

Las actividades formales del trabajo teorizador consisten en percibir, comparar, 

contrastar, añadir, ordenar, establecer nexos y relaciones y especular; es decir, que el 

proceso cognoscitivo de la teorización consiste en descubrir y manipular categorías y las 

relaciones entre ellas. (p. 279).  

 El juicio de cuanto nos rodea, la integración con la realidad y su aplicación es un 

importante punto de partida para teorizar. La comprensión del escritor, la pasión del compositor, 

el amor del poeta, el duelo del triste y la fuerza del escultor se mezclan junto con el ingenio del 

pintor para plasmar la obra de arte, para teorizar. Es así que el mismo autor Martínez considera 

que:  

Una teoría es una construcción mental simbólica, verbal o icónica, de naturaleza 

conjetural o hipotética, que nos obliga a pensar de un modo nuevo al completar, integrar, 

unificar, sistematizar o interpretar un cuerpo de conocimientos que hasta el momento se 

consideraban incompletos, imprecisos, inconexos o intuitivos. (2009, p. 280).  

 Teorizar es un proceso en el cual se encarna en la vida humana una idea, un Theo. La 

entrada de lo divino de una investigación en la comunidad científica humana que recibe y acoge 

para darle carne, es decir, para darle comprensión humana. El proceso de autocomprensión que 

se materializa y concreta en la cotidianidad, que responde positivamente a los problemas y 

pretende ilustrar el horizonte de comprensión.  



 
 

300 
 

 La aproximación teórica es el fruto de la investigación que culmina intelectivamente 

porque ha transcurrido correctamente. La novela ideal de detectives proporciona al lector todas 

las pistas, sin embargo, en la avidez de la lectura y la ficción de la historia, el lector es equivoca 

al señalar al asesino. Advierte cada pista sin llegar al misterio. El recordar todas las pistas o 

aprehenderlas no significa la solución del caso. Es necesaria una inteligencia práctica, una 

inteligencia organizadora que coloca en un conjunto completo de pistas, una única perspectiva 

explicativa. La intelección no es un proceso abstracto, no es improvisado como tampoco es 

aislado. Es un ejercicio organizado, completo y continuo. El prefacio del año 1957, del libro 

Insight el P. Bernard Lonergad, afirmar:  

Por intelección, insigth, (intelección), no significa ningún acto de atención, o de 

advertencia, o de memoria, sino el acto de entender que sobreviene. No consiste en una 

intuición recóndita sino en un acontecimiento familiar, que ocurre con facilidad y con 

frecuencia (…) en sí misma, la intelección es tan simple y tan obvia que parece merecer 

la escaza atención que comúnmente recibe. (1957, p. ix).  

 La aproximación teórica no es solo una actividad mental o cognitiva. De pensar así nos 

quedamos solo en el ámbito de la información. La teoría es una cosmovisión, es una manera de 

concebir la realidad y de manifestarla. Una actividad del conocimiento de la vida humana. El 

conocimiento del conocimiento que se presenta como importante y comunicable.   

 Las cosas más profundas del anzropoi no son fácilmente perceptibles. Son profundas, 

intimas, discretas, a ellas hay que acercarse con los ojos del alma. En la icónica obra llamada El 

Principito, De Saint-Exupéry, dice: “lo esencial es invisible a los ojos” (2016, p. 39). Educar es 

un continuo proceso antropológico, histórico y social que comienza y no termina nunca. Educar 

es dejarse acompañar por alguien a fin de ayudarnos a que salga de nosotros lo mejor. La 



 
 

301 
 

formación ciudadana de la antigua Roma comprendió esto, por esta razón instauró en su 

itinerario ciudadano el Cursus Honorum. Un proceso de formación ciudadana integral que le 

preparaba para ocupar los cargos públicos desde la aristón, y la alternabilidad. Veremos algunos 

elementos que las categorías fueron proporcionando a fin de identificar en la cívitas de hoy un 

nuevo Cursus Honorum.  

 La civitas se edifica desde las responsabilidades ciudadanas, es decir, políticas. La 

pedagogía política forma parte de una de las necesidades que se plantean en este momento para 

reconstruir y redefinir conceptos como Democracia, Ciudadanía, Política, entre otros. Así como 

la relación de estas con la educación. Contemplando la historia de la antigua Roma, podemos 

acercarnos a una etapa importante dentro de la vida de los romanos. La Carrera la cual era 

precedida por el Cursus Honorum. Montanelli indica una instrucción inicial para acceder a la 

formación política: “Il giovane che era sopravvissuto a dieci anni di vita militare poteva, quando 

tornava a casa, intraprendere la carriera politica, che andava per gradi ed era tutta elettiva e 

sottoposta a ogni sorta di precauzioni e controlli”. (2003, p. 48).  

 El orden y la jerarquía que regía la magistratura romana, el proceso para acceder a ellas y 

el modo de hacerlo estaba contemplado en este Cursus. Su construcción configuró y le dio 

estructura a los sistemas políticos occidentales que se han mantenido hasta hoy. Roma logró 

articular un sistema de ascenso político, relevante aún en nuestros días. Para acercarnos a la 

Crítica de la Razón Ciudadana, vamos a contemplar al ciudadano desde las categorías, es decir, 

identificaremos las cualidades de las virtudes ciudadanas, según la vida de los informantes. Lo 

haremos a través de un cuadro sinóptico en el cual encontraremos la columna vertical con las 

respuestas a las diversas preguntas y la fila horizontal tendrán las preguntas. 



 
 

302 
 

 Las categorías señaladas representan las virtudes que los ciudadanos expresan y han 

servido para configurar la construcción teórica. Esta etapa la podemos identificar con el 

contenido programático de un Cursus Honorum en la actualidad.  

  



 
 

303 
 

N° Pregunta Informante AE-1 Informante AI-2 Informante SP-3 Informante FL-4 Informante RE-5 
1.- ¿Qué es para usted la fe? 

 
Razón dilógica 
 
Experiencia 
 
Dialogicidad 
intrínseca.  

Inmanencia y 
Trascendencia 
 
Acoge la verdad  
 
Razón que 
conoce e ilumina. 

Invitación en 
libertad 
 
Ethos 
 
Diálogo  
 
Compromiso 
personal y social. 

Relación  
 
Transformación  
 
Sentido 
 
Unidad 
 

Capacidad 
 

2.- ¿La fe y la razón están 
relacionadas? Justifique 
su respuesta. 

Complemento 
 
Responsabilidad  
 
Acción  
 
Especulación  

Indisolubilidad 
 
Sistema de 
continuidad 
 
Racionalismo 
inoconveniente 
 
La fe y la razón al 
servicio de la 
verdad 
 
La fe como 
respuesta 
 
La fe es una 
manera de 
razonar 
 
Dimensión 
docente de la fe 

La fe es 
inteligible 
 
Una dinámica 
intrínseca  
 
Un acto 
pedagógico 
 
Una manera de 
razonar 
 
Una experiencia 
fraterna  
 
Dimensión 
simbiótica 
 
 
 

Manera de 
razonar 
 

Posibilidad 
 
Relación 
dialógica 
 
Necesidad 
 
 



 
 

304 
 

3.-  ¿Qué es la educación Proceso 
irrenunciable  
Dimensión 
personal  
 
Responsabilidad 
social  
 
Relación  
 
Sistema 
 
Intercambio  

Comunión y 
gradualidad 
humano y 
colectivo.  
 
Aprender y 
trascender 
 
Forma el carácter 
 
Educar es 
aprender a elegir 
 
Relacionalidad e 
interrrelacinalidad 

Telos 
 
Salto ontológico 
 
Luz 
 
Sin-odos 
 
Acto permanente  
 
Relacionalidad  
 
Transitividad  
 
 

Transformación 
 
Crecimiento  
 
Sociedad 
educadora 
 
 

Modelaje 
 
Ordo amoris 
 
Verdad y libertad  
 
 
 

4.- ¿Según su criterio qué 
relación hay entre: 
educación – persona - fe? 

Libertad 
 
Unidad  
 
Ontológico 

Relación y razón 
 
Razón y fe 
 
Dimensión 
docente de la fe 

 
Ciencia y fe  
 
Sin educación no 
hay persona.  

Pedagogía para la 
felicidad 
 
Onto – antropo – 
sociológico 
 
Fe – educación – 
felicidad  
 
 

Proceso integral 
 
Ciudadanos 
creyentes 
 
Responsabilidad 
 
 
 

Unidad intrínseca 
 
 
 
 
Un Gerundio   
 
 
 
 
 

5.- ¿Cómo definiría usted la 
ciudadanía? 

Compromisos 
comunes  

 
Realidad virtual. 
 
Ilimitada  
 

Dimensión 
axiológica 
 
Político  
 
Servicio 
 

Ethos y munus  
 
El ser ciudadano  
 
Persona – 
sociedad 
 

Ciudadanía 
jurídica 
 
 
 
 
 

Construir 
 
Manera de ser 
 
Condición 
ontológica  
 



 
 

305 
 

La ciudadanía 
universal  
La doble 
dimensión de la 
fe: horizontal y 
vertical 

Ciudadanía 
económica 

 
Ciudadanía 
política  
 
Cultura cívica 

 
 
 
 

6.- ¿Ciudadanía y política 
guardan alguna relación? 

Construir la 
felicidad. 
 
Compromiso 
 
Cordialidad 
 
Compasión 
 
Inseparables 

Relación entre 
Acción y 
Elección 
 
Progresión 
ontológica 
 
 

Identidad  
 
Discernimiento  
 
El ser del 
ciudadano  
 
Verdad – libertad 
 

Ser  
 
Amor y amistad 
social  
 
Dimensión 
ontológica 

Compromiso 
 
Educación 
 
Trabajo 
  
Paz  
 
Amistad social 

7.-  ¿Pueden los cristianos 
formar parte de los 
ámbitos políticos de la 
sociedad? 

Un deber  
 
Liderazgo  
 
Antropcentrismo  
 
Liderazgo  
 
Trabajo  
 
Misericordia 

Compromiso 
cristiano 
 
Servicio y 
Ternura.  
 
Dar plenitud.  
 
Imperativo  

Encarnación  
 
Anuncio de una 
persona  
 
Antropología 
política   
 
Ontología  
 
 
 

Condición del 
cristiano 
 
Renovación de la 
realidad 
 
 
 
Cordialidad 

Responsabilidad 
social  
 
Encarnarse 
 
Caridad  
 
 
 
 
 
 

 
 

  



 
 

306 
 

El cuadro precedente nos acerca al contenido nuclear con el cual vamos a dar tejido al 

análisis. El método que hemos desarrollado es el hermenéutico-fenomenológico. De una manera 

sobre abundante, encontramos la referencia sobre el objeto de estudio de este método que es 

indefectiblemente la vida fáctica y su punto de partida, el factum de la vida como comprensora e 

interpretativa; esta es la razón por la cual el Cursus Homnorum es tan importante, en él, leemos 

la vida fáctica de los informantes y su relación con las dos grandes dimensiones de la 

investigación: los Ejes Transversales a saber, Fe-Educación-Ciudadanía, y la dimensión global: 

los propósitos planteados desde el inicio.  

La vida no es algo incomprensible que se vive lejos del sentido, ella es la realización y la 

proyección constante de lo que fácticamente es posible. Considerando esta afirmación, emerge la 

pregunta por el sentido del ser en general. Esta es la pregunta más alta, cumbre de Martin 

Heidegger. Estamos frente a tan sólo una posibilidad, -quizá “la más importante”-, del vivir. 

 

  



 
 

307 
 

 

Capítulo VI 

La nueva Hermeneusis: 

Hacia una crítica de la razón ciudadana 

 
  

La paz doméstica es la concordia bien ordenada  
en el mandar y en obedecer de los que viven juntos.  
La paz de una ciudad es la concordia bien ordenada  

en el gobierno y en la obediencia de sus ciudadanos.   
(..) La paz de todas las cosas es la tranquilidad del orden, 

(tranquilitas ordinis). Y el orden  
es la distribución de todos los seres iguales y diversos, 

asignándole a cada uno su lugar”.  
Agustín de Hipona.  

 
Nuestra aproximación teórica descansará en el discurso de los expertos que nos han 

iluminado en el capítulo segundo. En primer lugar, Adela Cortina, de quien vamos a extraer las 

ideas nucleares de su Teoría de la Ciudadanía y de su Ética de la Razón Cordial. Haremos lo 

propio con San Agustín de Hipona, quien nos propone su Agustinismo Político desde la 

comprensión de la civitas la ius y la concors, la cual da como resultado el Ordo Amoris. Ambos 

autores proporcionan la consistencia filosófica necesaria en todo producto doctoral.  

En el ámbito educativo, hemos dispuesto tres planteamientos importantes. MaríaTeresa 

González Luna, quien planteado una importante Teoría sobre la Educación Ciudadana al servicio 

de la Democracia. Una visión clave que incluye todos los niveles de la educación como proceso. 

Y dentro de la Doctrina Social de la Iglesia, hay dos aportes determinantes para la educación 

actual: Benedicto XVI, quien distinguió la actual: Emergencia Educativa, haciendo referencia a 

la necesidad de revisar y contextualizar los procesos educativos desde la dimensión 

antropológica y no puramente sociológica y, la propuesta del Pacto Educativo Global, hecha por 

el Papa Francisco, quien sugiere siete pasos concretos para la educación llegue universalmente a 



 
 

308 
 

todos, especialmente a los vulnerables. El telón de fondo de todo este planteamiento es la 

disposición del Senatus.  

La otra segunda gran fuente que va a nutrir nuestra construcción teórica es la proveniente 

de los informantes clave. Su comprensión de la realidad de lo “óntico” de la vida se convierte en 

un dato revelado, en un ruah, que alimenta y complementa todo lo demás. Estas son las dos alas 

con las cuales alzará vuelo la teoría; son las tres velas que harán navegar la barca del concepto y 

de la concepción del mundo, de la nueva hermeneusis de la ciudadanía.  

1. Una breve revisión del criticismo 

 En la narrativa contemporánea, el uso de la palabra «crítica» tiene algunas acepciones 

que pueden resultar atrevidas o incluso, rechazadas. Por una parte, el uso de la referida palabra 

puede ir acompañada por indiscutido prestigio, que pondera de «intelectual» a quien la emplea, 

es decir, quien se define como crítico, se presenta como una voz autorizada que debe ser 

considerada ya que posee un amplio conocimiento sobre una determinada materia en cuestión. 

No obstante, del otro lado, encontramos la crítica como actitud negativa que pretende destruir el 

objeto de estudio y que, dada su sistematicidad valorada, puede terminar en una implícita 

negación que, lejos de definir, solo anula la realidad, el objeto y, en última instancia, el ser.  

 La actitud crítica comprendida como la “crítica a ultranza” es una negación firme de todo 

lo establecido, el implacable examen por el cual debe pasar todo atisbo de objetualidad, 

aprehendiendo desde la realidad cuyo juicio estable solo el sujeto lo realiza. Esta intachable e 

infalible postura, se presenta como inofensiva, pero sus consecuencias en toda índole del 

pensamiento terminan siendo fatales. Quedarnos solo con esta actitud crítica trae como 

consecuencia que nunca podremos determinar la constitución, las categorías, el conocimiento del 



 
 

309 
 

Dasein. Sería negarle a «la-vida-en-el-mundo», la verdad del conocimiento, su constitución 

normativa y las orientaciones que se derivan para actuar.  

 La Crítica es el punto de partida de nuestra aproximación teórica. La construcción de la 

Nueva hermenusis, pasa por la visión crítica de los fundamentos establecidos en el concepto de 

Ciudadanía, cuyo contenido hoy debe ser considerado y ajustado a las nuevas realidades. Se trata 

de un tema que exige a quien lo estudia, poseer una autentica capacidad crítica, teniendo como 

quicio las exigencias propias del rigor y la verdad, las cuales permiten el conocimiento de 

propuesta filosóficas y no de prejuicios internos y externos.  

 El criticismo tiene profundas raíces, la «emancipación» es la más robusta de ellas. El 

pensamiento filosófico no solo se puso al frente del objeto para cuestionarlo, sino también para 

eliminar de él toda certeza, es decir, para juzgar su naturaleza, esencia y autenticidad. La 

completa autonomía del hombre emancipado es la actitud crítica. Otra de las más grandes raíces 

del criticismo es la «duda universal». En la filosofía alemana influyente en la Modernidad, se 

emplea la palabra: (Voraussetzungslosigkeit), lo cual se puede comprender como una absoluta 

(incondicional) exención de supuestos. Este, es un ejercicio frustrado. Cuando se pretende 

conocer absolutamente se concluye con la frustración de una sospecha frente a la presunta 

certeza. Lo peor de este ejercicio es que la sospecha no aboca a nada. El nihilismo se convierte 

en el fundamento de la crítica sistemática y este no conduce a nada. Toda comprensión tiene 

necesariamente unos presupuestos que precisan reconocer y examinar.  

 El desarrollo de la filosofía a partir del siglo XX e incluso en los comienzos del siglo 

XXI, considera que la crítica como sistema ha fracasado; es que no podemos pretender establecer 

un criticismo que no tenga un punto de llegada aproximado a la verdad. Las líneas del 

pensamiento de este siglo, (y de la Postmodernidad según algunos filósofos): la fenomenología, 



 
 

310 
 

el análisis lingüístico, la hermenéutica, la ética narrativa y la metafísica del ser, ya no son 

compatibles con el criticismo extremo. Lo consideran muy ingenuo, así como superficial. Un 

prejuicio contra el prejuicio propuesto por Gadamer (1990) es el principio de la Ilustración. El 

criticismo sin fin desvirtúa la tradición y aparta de la verdad privando de significado la 

objetualidad. 

 Las condiciones históricas y culturales actuales, más bien, pretenden conferir a la crítica 

su auténtico y verdadero valor. Éste, se distancia de una crítica autoritaria o abusiva. La posición 

facultativa de criticar a los semejantes y lo que ellos realizan, una suerte de evaluación de las 

personas y de sus actividades que expresan más bien la arrogancia y una exagerada valoración de 

las propiedades del juicio.  

 El criticismo puede encontrar tres grandes momentos recientes en la Historia de la 

Filosofía. El siglo XIV es crucial para la conformación del criticismo. Se trató del final de un 

camino que dio origen a la Crítica del Conocimiento. Lo mejor de la tradición clásica y 

medieval, y su valorado empeño por adecuar la verdad a la realidad lo encontramos en el 

pensamiento Tomista. La crisis del nominalismo occamista quiebra este esfuerzo. Dicho 

nominalismo es la contraposición de la razón a la fe y la negación de la capacidad humana por 

conocer la esencia de las cosas.  

 El problema crítico de Guillermo de Ockham, con base metafísica se propone en un 

contingentismo absoluto. Es decir, la pérdida de la criticidad humana y la limitación de los entes. 

Ockham, afirma que los entes finitos pierden estabilidad y consistencia. Su finitud los somete a 

una voluntad arbitraria, quedando a merced de una omnipotencia divina que manipula nuestra 

manera de conocer. Ella nos mostraría lo que no es del ente, es decir, conociéramos de él que su 



 
 

311 
 

estabilidad y consistencia propia son verdaderas cuando en realidad son falsas. Se trata del 

sometimiento de una ilusión que considera verdadero lo que es erróneo e incluso incognoscible.  

El criticismo occamista postula su teoría del conocimiento desde la intuición. Se conoce 

solo lo que se conoce intuitivamente. (Nihil cognoscitur nisi cognoscatur intuitive). Esta llamada 

Vía Moderna del conocimiento admite un conocimiento inmediato y directo de los singulares. 

Naturalmente este planteamiento occamista está íntimamente unido a su famosa Navaja. La 

abstracción como fuente de conocimiento es también un engaño. Nos hace asumir falsamente 

entidades ocultas como esencias. Sustancias que son innecesarias y que no explican al ente.  

Ante esto, desde el criticismo occamista es solo admisible la intuición sensible para conocer al 

objeto directamente concebida desde el empirismo o la intuición intelectual, la cual, según el 

racionalismo, permite el conocimiento directo de las esencias.   

El segundo momento del criticismo, podemos ubicarlo desde la Filosofía, desde el 

pensamiento Cartesiano. René Descartes sienta las bases para lo que hoy conocemos como el 

Idealismo Moderno. Aquí encontramos un cappovolgimento (un cambio radical) de la metafísica. 

Esta se invierte partiendo del hecho de que el ser se resuelve desde la conciencia. Se hace un 

examen riguroso del conocimiento humano cuyo inicio es la duda radical.  

Este es el principio del cual se desprende la existencia del sujeto pensante y otras 

determinadas certezas geométricamente trazadas. En el criticismo cartesiano encontramos la 

filosofía de la conciencia representativa o el también conocido principio de Inmanencia. Una 

solo alcanza representaciones mentales de la esencia del ser, la otra afirma que la mente humana 

solo alcanza como objeto sus propias ideas o representaciones. Descartes entiende que el acto 

seguro es el de pensar. Esta es la concepción más amplia del pensar: juzgar, conceptualizar, 



 
 

312 
 

sentir, querer, buscar. Pero la otra certeza es la dificultad de precisar si se conoce y qué se logra 

conocer.  

El último de los momentos de criticismo histórico lo situamos en la Filosofía Kantiana. 

El empeño de este filósofo es construir una filosofía crítica que transforme y sustituya la filosofía 

dogmática. Es una invitación osada y aventurera, además de difícil. Que la mente humana 

emprenda el camino más complicado: la del propio conocimiento, estableciendo un tribunal que 

califique y juzgue no solo el camino emprendido sino también el resultado del tránsito. Es una 

cancelación de pretensiones que arrogantemente han llevado a la mente a descubrir lo que 

realmente no es. No pueden llegar a convertirse en afirmaciones arbitrarias sino basadas en leyes 

eternas e inmutables. Esta es la función de la razón pura en su crítica.  

La de Kant es una nueva revolución copernicana. De la misma manera que no giraba la 

tierra en torno al sol sino viceversa, según Copérnico, desde la gnoseología kantinana, no es el 

pensamiento el que gira en torno al objeto, sino las cosas mismas incognoscibles las que giran 

teniendo como eje al sujeto cognoscente.  La propuesta kantiana no es solo un método, es 

también constituir una filosofía primera, es decir, una filosofía trascendental que reflexiona sobre 

las condiciones subjetivas del conocimiento del objeto.  La crítica es un tratado del método que 

debe penetrar profundamente la razón. Esta tiene por objeto pensamientos puros. El 

autoconocimiento de la razón es la clave de los problemas filosóficos.  

 

2. La Crítica como «discernimiento» para una nueva hermeneusis de la 

Ciudadanía 

 Etimológicamente hablando, crítica viene del griego krino. Lo cual se traduce en escoger, 

elegir, discernir, juzgar el valor de una cosa en función de una regla o de un ideal. También se 



 
 

313 
 

trata de separar dos o más elementos de diverso valor. Krino se acerca a la acción entendida 

como criterio, que corresponde a discriminación o análisis. la crítica es una manera positiva de 

razonar y de buscar la verdad de las cosas. Una actitud crítica correcta y positiva entonces es el 

fundamento para el buen criterio.  La auténtica crítica ejerce una función de aniquilar nuestro 

conocimiento a fin de que conforme mejor con el ser, se adecué a él.  

 Son diversos los significados que pueden agregárseles a la crítica. El discernimiento es 

uno de ellos, dado que la crítica es un acto de juicio, y este puede conducir a la razón. Discernir 

es un acto de inteligencia, de habilidad y de voluntad. Se trata de conjugar estas tres capacidades 

para que el resultado sea aprovechar el momento favorable a fin de hacer una buena elección. En 

la crítica el conocimiento, el afecto, la experiencia y la voluntad son necesarios. Elegir es una 

ardua tarea.  

El discernir, es decir, la crítica es un ejercicio de las personas maduras, las cuales se 

alejan de los dogmáticos, o de aquellos que tratan de imponer sus decisiones. Discernir es una 

tarea de quien quiere pensar en serio. La ciudadanía es una de esas categorías que debemos 

pensar en serio, hoy se hace urgente y necesario que el Dasein tome en serio su condición de 

ciudadano en la polis. Un ciudadano no puede limitarse a ser conformista o demasiado dócil. Un 

ciudadano crítico debe discernir.    

Por el contrario, no es una crítica fecunda la actitud destructiva. Un sometimiento o 

cuestionamiento de nuestros conocimientos reales desde el punto de vista o desde la justificación 

de las supuestas exigencias del pensamiento, solo puede llevarnos a un inicio absoluto que no 

enriquece la crítica. Esto sería juzgar el ser desde el pensar. La crítica no puede rigorizar la 

realidad ni puede reducirse a un pensamiento divorciado de la realidad. Una ciudadanía que no es 



 
 

314 
 

vivida en el mundo, o que solo limita a obligaciones fiscales, jurídicas o civiles, se divorcia de la 

realidad,  del verdadero concepto.  

Hoy podemos evidenciar las consecuencias de este divorcio. Por una parte, las 

consecuencias éticas: permisivismo, relativismo, inmoralismo; por otra parte, encontramos las 

consecuencias sociológicas: totalitarismos de diversos matices, dictaduras asimétricas. Y 

también encontramos las consecuencias religiosas; pérdida de fe, naturalismo, subjetivismo 

teológico, separación de la religión de la razón pública. Lo que ha resultado como engendro de 

esta decadencia de la crítica y de la tradicional concepción de la ciudadanía, es la desvinculación 

del ser del sujeto mismo ciudadano.  

El privilegio se ha puesto en lo epistemológico sobre lo ontológico; lo accidental sobre lo 

esencial; tener un pensamiento etéreo sobre la ciudadanía, frente a la ontología que se construye 

desde la antropología política. Corresponde hacer una nueva hermeneusis, es decir, recuperar 

críticamente el ser del pensar. Ciertamente debemos aceptar ciertas cosas, ciertos planteamientos, 

pero para superarlos en un segundo momento, o para enriquecerlos, mejor, para discernirlos. 

Heidegger, desde su fenomenología hermenéutica ha tenido claro la primacía del ser. Hace una 

importante denuncia a la filosofía de la conciencia, en la cual advierte la sustitución de la certeza 

por la verdad y la consiguiente interdependencia de la realidad y el representar.  El peligro de 

esto estriba en el olvido del ser. No se puede plantear una crítica que se mantenga impregnada 

del lastre del idealismo y del empirismo. De la misma manera, la polis de hoy no puede soportar 

un concepto de ciudadanía que no integra todas las dimensiones de la persona, que no reconcilia 

su ser politikon, con su compromiso religioso expresando socialmente su fe, como una 

dimensión constitutiva de la persona.  



 
 

315 
 

La crítica como discernimiento y no como una radicalización, parte del poder de la 

facultad intelectiva. Ella, se hace cargo del conocimiento sensorial. Reflexiona sobre sus propios 

actos y deficiencias de los hechos. No en vano se emplean expresiones como: recapacitar, volver 

sobre nuestras propias opiniones, revisar nuestros juicios. La ciudadanía se somete a la crítica, es 

decir, a un discernimiento; revisa sus fundamentos, amplía su significado, actualiza su identidad 

y fortalece su naturaleza. La educación es el tamiz que nos ayuda a discernir, es decir, a criticar.  

 

3. La nueva Hermeneusis  

 A lo largo del desarrollo de nuestro trabajo, nos hemos encontrado en repetidas 

oportunidades que la nueva ciudadanía será posible si logramos construirla desde la educación 

como tamiz de crítica. Precisamente emergerá la nueva humanidad si hacemos nueva la 

educación. La novedad siempre genera temores. Innovar tiene que ver con dar pasos hacia 

adelante, configurar realidades emergentes, dialogar con los cambios, incluir categorías y 

edificar nuevos conceptos. La nueva Hermeneusis de la ciudadanía ha de ser amplia. No sujeta a 

prácticas caducas o agotadas que ya exigen la incorporación de elementos en los cuales se une lo 

nuevo y lo antiguo.  

 El diagrama que contiene la nueva hermeneusis toma su forma desde el interior del 

Senado Romano. Graderías, que representan los escaños de quienes van ascendiendo por la 

insigne entrega a al servicio de la civitas; las columnas, como fundamentos sobre cuales 

descansa el cuerpo colegiado de ciudadanos y sin las cuales dicho cuerpo se derrumba; el piso, 

apoyo de quienes transitan en este recinto y el ojo, el centro del recinto, el lugar donde la persona 

se erguía frente a los demás para proponer cuanto contribuyera a la construcción de la civitas.   

 La necesidad de una nueva hermeneusis también está unida al discernimiento que permite 

pensar que aquellas cosas que, se le pueden agregar al concepto, así como las que no tiene, o las 



 
 

316 
 

que, teniéndolas, no responden a la precomprensión postmoderna de la civitas. El punto de 

partida de todo cambio o teoría siempre debe ser la persona. En el contexto universal, regional o 

local, en el ámbito científico o social, lo que trae a la mesa para discutir es una propuesta que le 

afecta, le incumbe, y le vulnera. El ser humano se distingue de las demás cosas porque llega a ser 

Hombre, es decir, ya no es una especie que se separa de las demás especias. Sin embargo, el 

concepto Hombre integra también no solo una especie biológicamente definida sino sexual, 

afectiva, psicológicamente. -entre otras cosas-, diferenciada y eso no es suficiente, puede ser 

considerado como lo mínimo necesario, pero no lo es todo.  

 El paso a la plenitud, que realmente distingue, diferencia, indica y hasta hace exclusivo al 

Hombre es llegar a ser Persona, y aún más, Persona Humana. Es decir, un Ser, que, sabiendo 

cómo es, logra entrar en el telos, por medio de un ethos. Quien es persona, no solo se reconoce 

como tal, sino que su relación le permiten reconocer a los demás en misma condición. No es una 

relacionalidad que sugiere la supervivencia revanchista de quien debe poseer o cuidar su espacio 

demarcado por la violencia, sino que lo invita una cooperación cordial, que mueve su voluntad 

para integrar y construir la polis. Este es un proceso que, desde la ratio, la persona aprende, se 

educa, para dar el paso del mito a la razón.  

 La polis, reclama volver al corazón y significado de su conceptos. El desempeño nuestro 

como ciudadanos, un Dasein que no puede renunciar a estar ahí, y «ser ahí», está invitado a 

reconocer los gemidos de parto de una sociedad que se resiste a morir, pero no encuentra alientos 

de vida. Esta tensión dialéctica se puede resolver mostrando la belleza de la ciudadanía. La 

civitas necesita una palabra cargada del amor socialis; de la concors, del ordo amoris, de la 

razón cordial.  Esta dimensión ontológica que se expresa socialmente sugiere romper las 



 
 

317 
 

distinciones, antes bien, reconoce el valor de todos, el compromiso de todos. Por eso, el amor 

socialis, que incluye a todos.  

 La civitas, requiere de la comunicación. Es decir, una incomunicación, separa a los 

ciudadanos, divide a la familia, la cual es el fundamento ontológico de la sociedad, profundiza el 

Daño Antropológico. Cuando la persona no asume su estamento ciudadano, escondido tras una 

inexistente neutralidad, el prejuicio de la división se impone. La polis corre el riesgo de un 

canibalismo primitivo, entre grupos, que pretenden imponer sus códigos frente a los valores 

cívicos y las virtudes ciudadanas. La polis, indica una amplitud que integra universalmente a los 

ciudadanos, no admite la presencia de guetos interminables, o sectores de poder que controlan 

los espacios haciéndolos inhumanos.  Una ciudad así, genera miedo, aislamiento y soledad. Tres 

condiciones que se confrontan con la persona y son irreconciliables con ella. La persona es social 

por naturaleza, es definida por la relacionalidad, que deriva en la concors. 

 La persona se deja mover por el encuentro con el otro. No como un movimiento 

meramente social, sino que siente que la solidaridad, lo invita a superar la fatiga de trabajar con 

otro que tienen la misma responsabilidad social. Hacer el bien, ser generoso, también necesita ser 

descubierto. La polis requiere de espacios donde la persona sepa qué es y a qué está llamada. La 

civitas se congrega en una comunidad que acoge, y al vivir en ella, convierte el ciudadano en un 

profeta de la fraternidad, de la concors, del amor socialis. La relacionalidad es una estructura 

constitutiva de la persona, aun cuando algunos filósofos no están de acuerdo. El verdadero ser 

persona no solo se limita a la sustancia sino también integra y contempla un alguien, un quién 

irrepetible. Boecio no distinguió entre persona y naturaleza personal y así como tampoco 

distinguió entre ámbitos predicamentales.  



 
 

318 
 

 Como ha quedado claro reiteradamente a lo largo de la investigación, cuando nos 

referimos al Dasein o al ciudadano, detrás de esta afirmación descansa el concepto de persona 

que no se agota en la ciudadanía, ni mucho menos en el Dasein. Ser persona es mucho más, pero 

incluye las dimensiones sociales sin las cuales no se entiende ni se define la persona, la 

relacionalidad. Pensar en incluir, redefinir y considerar nuevas dimensiones a la ciudadanía 

constituye el desafío actual, el deslastre de un pragmatismo miope y postmoderno.  

La ecuación sobre la cual vamos a considerar la nueva hermeneusis representa un 

ejercicio de gradualidad, de comprensión y de amplitud y actualización de la mirada cívica. La 

comprensión gráfica de lo antes descrito lo hemos desarrollado en un infograma cuyo telón de 

fondo, -como lo hemos dicho-, es el Senado Romano, dándole significado y contenido teórico a 

cada uno de los elementos que presentan la escena. 

 Se trata de una representación gráfica, dividida en seis partes que la integran y le van 

dando definición y consistencia. Los tres grandes bloques constituyen la expresión de la nueva 

progresión ontológica, sostenidos por un dialogo categorial entre Agustín de Hipona y Kant. En 

el centro y como dos indicadores de dirección, dos grandes flechas que conducen a la persona a 

desarrollar su propia comprensión de la ciudadanía. Al desarrollar el contenido de la 

aproximación teórica, podemos encontrar, por una parte, un realismo metafísico. El ser está en el 

centro, quien ejecuta su dimensión política y la desarrolla en lo social, es el ser quien conoce, es 

decir, quien desde el conocimiento entra en contacto con la realidad para juzgarla y 

transformarla; esta es la razón de ser de los creyentes en el mundo. El Dasein no solo está ahí, 

sino que cree que puede cambiarlo. También emerge un realismo antropológico. La inteligencia, 

permite que se alcance la verdad de las cosas reales. La educación hace al ser capaz de llegar a 

esta afirmación más allá de la filosofía de la conciencia.   No solo se interpreta la realidad, 



 
 

319 
 

también se conoce. La experiencia de ella hace que el Dasein entre en ella para influir y 

transformar. 



 
 

320 
 



 
 

321 
 

 

 

3.1 Esse – Credere – Vivere: La Nueva Progresión Ontológica.   

 La progresión ontológica, pertenece a los conceptos compuestos y fundamentales de la 

filosofía para procurar la necesaria y siempre permanente comprensión del hombre. El ser, como 

punto de partida de todo el pensamiento humano, sobre todo después de dar el paso del mito a la 

razón, sigue interesando a quienes entran en el misterio del Hombre y de la humanidad. El Ser, 

no solo se refiera al ejercicio de un oficio, o de un trabajo. No designa solo el origen o la 

nacionalidad, el Ser expresa aquello que define al hombre, que contiene la verdad de la 

existencia, el Ser explica e identifica la existencia.  

 El ser cristiano habla de una opción religiosa que descansa en la virtud y anhelo de lo 

trascendente y además luego se debe alcanzar ya que no se trata de un decreto que impera en la 

vida solo con un mero deseo. Ser ingeniero o abogado, expresa el modo por medio del cual voy a 

servir a la civitas y voy a realizar una dimensión de mi vida, entendida esta como la vida 

profesional. El ser venezolano o italiano o argentino, designa el lugar donde he nacido, pero que 

no completa la ontología del ser. En definitiva, todos tenemos muchas cosas en común, aunque 

nos distinga una lengua o un contexto vital.  

 En esta aproximación, el Ser lo comprendemos como un ser ordenado, integrado. Por una 

parte, el Ser, posee un orden interno con relación a la realidad que le rodea, posee un cuerpo 

integrado por diversos miembros. Es la unión de miembros. Lo interno hace que el Ser encuentre 

su lugar determinado en la jerarquía de los seres. El Ser, representa el orden, y a su vez una 

tensión dialéctica entre los demás seres y la prosecución de la concors y el amor socialis. La 



 
 

322 
 

tensión dialéctica con los demás seres se debe a una presencia indiscutible del desorden, de la 

negación de ser, aun así, todo cuanto es desordenado está necesariamente condicionando a la 

existencia de un orden que resulta fundamental, mayor. El orden comprendido como una 

expresión natural del Ser, se reconoce en cuanto permite la existencia y convivencia en la polis. 

Sin él, nada existiría.  

 La comprensión de la Progresión Ontológica desde la heterodoxia metafísica, es: esse, 

vivere, intellegere. Pareciera una gradualidad natural del desarrollo de la persona asumida en 

todas las ciencias, o en la mayoría de ella. La educación no escapa de ello. Desde hace algún 

tiempo se nos habla del Ser, Saber y Saber Hacer. La nueva Progresión Ontológica incluye un 

elemento que parece un cambio radical y los más fundamentalistas pensadores podrían asegurar 

su impertinencia y nula relación. Creder. Es evidente que se ubica en el centro de la progresión, 

no en el extremo derecho. Estamos frente a una nueva manera de entender la inteligencia.  

 La nueva hemeneusis incluye la relación armónica entre la fe y la razón, es decir, no se 

puede comprender un ciudadano que, siendo creyente, y asumiendo los compromisos que 

socialmente le impone la fe que profesa, no los viva en bien de la polis. La fe es una manera de 

razonar, es sujeto de educación, lo cual supera la formación como quien vierte conocimientos en 

la conciencia de otro. Creder, se entrelaza simultáneamente con el ser y el vivir. El Creder no 

sustituye la inteligencia, la complementa, la auxilia. La ética sin Dios, o una ética que solo se 

sostiene desde el imperativo categórico del reconocimiento interpersonal e interrracional, no se 

contrapone a esta afirmación.  

En toda civitas la virtud de la religión supera los meros límites de la persona para 

convertirse en el lenguaje social que sostiene la convivencia. Los valores religiosos muchas 

veces potencian los valores humanos, no los contradicen. Aunque no se profese la fe religiosa en 



 
 

323 
 

una relación con un dios que se revela personalmente como ocurre con la fe cristiana, por 

ejemplo, también en la polis la fe se expresa en la confianza que debe cultivar la ciudadanía para 

procurar que la vida cívica y las virtudes ciudadanas son posible. Se trata de la confianza entre 

los ciudadanos y sus instituciones. Esta puede ser la dimensión horizontal de la fe ciudadana. 

Hay una aspiración natural al orden, a la paz, a la concors, la fe ciudadana contribuye a 

alcanzarlo. Concebido así, Credere es la suma entre la intellegere y sapiens.  

El tercer elemento de la Nueva Progresión Ontológica pone su punto de partida en el 

Vivere. No un acercamiento enciclopedista de la vida que la discrimina injustamente, 

yuxtaponiendo su propio valor o significado, sino una visión integrativa de ella que se expresa en 

la polis. El hombre se encuentra dentro de una convivencia ordenada con muchos seres vivos, 

pero no todos ellos poseen el mismo valor o jerarquía como lo afirmábamos precedentemente. 

Solo el Dasein se da cuenta de que vive, es decir, de su responsabilidad en la civitaas, del 

compromiso que posee para cuidarla y promover que ella sea expresada en la existencia más que 

la subsistencia.  

Vivere en la polis requiere una práctica que integra intereses comunes, o el llamado Bien 

Común. El vivere se constituye en alcanzar la paz plena y perfecta que se contrapone a una falsa 

beatitud o una inquietante y engañosa felicidad, para llegar a ella no se puede excluir la sabiduría 

que trasciende, el anhelo de eternidad de los ciudadanos. El vivere es el esfuerzo consensuado y 

educado que reúne a los ciudadanos en bien de la civitas. Hay una intrínseca y enigmática 

relación entre el vivir y amar. En la civitas hay unan condición que les propia a la comunidad. 

No es extraña a la vida humana ya que hunde sus raíces en ella. Se trata de la concors, el amore 

socialis, el cual es el amor a la paz, que se encuentra en toda polis. El vivere permite descubrir 

que por medio de la concors se llegue a la paz, aunque falte la justicia.  



 
 

324 
 

La presencia de quienes están en el mundo para transformar las realidades temporales se 

fortalece con una educación que haga brotar los valores del evangelio. Los ciudadanos creyentes, 

llamados en el mundo eclesial, laicos son quienes hacen presente estos valores. La objetualidad 

se hace vida, se comprende a través de este estilo de vida impregnado de la política como 

expresión de caridad, de la justicia; como manifestación de la paz y de la verdad como muestra 

de servicio. El concepto de ciudadanía ofrecido desde la predicación eclesial, contiene las 

dimensiones del servicio y del munus, del modo de ser de un testigo de la fe cristiana. Es 

imposible separar la fe de un compromiso social que procura construir una nueva humanidad.  

Una de las categorías a la cual está unida esta presencia es la libertad, no como una 

condición jurídica que se limita a hacernos libres convencionalmente, sino como expresión del 

ser persona, el cual es libre para edificar su propio destino y el de sus semejantes desde la 

responsabilidad, incluso enfrentando el drama la de la libertad, como expresión de la angustia 

que genera la infinita capacidad de elección.  

No se puede plantear el binomio Ciudadano-Creyente desde el dualismo platónico. No 

son dos posiciones yuxtapuestas o confrontadas. Estamos hablando de una realidad 

bidimensional de una persona, -mejer aún-, de toda persona. Un creyente no es por momentos 

ciudadanos y por momentos creyente, un creyente cuenta con la unidad ontológica para vivere la 

vida cristiana no solo como una opción religiosa sino como una definición existencial. Se puede 

definir como un existencialista humanista, y naturalmente no ateo. El existencialismo no está 

unido al ateísmo.  

El paradigma de la racionalidad absoluta y progresiva ha desencantado al mundo, y esto 

es fruto de haber emprendido un camino a la felicidad cuyo desenlace ha sido el vacío religioso. 

Percibimos una polis desencantada, anómica, indiferente y perdida. El zócalo del nihilismo se 



 
 

325 
 

convierte en la puerta de entrada para este camino sin luz. En la vida pública no vale el 

chamanismo, en las cosas de la polis, no entra el azar; se distingue de la aventura que no conoce 

rumbo. La vida pública afirma que las cosas religiosas estén separadas del Estado. Delimitando 

los ámbitos de lo público y lo privado, así como de instancias de gobierno, pero nunca podrá 

separarse político de lo religioso. Ante la religión secular sustitutiva fruto de esta segunda 

religiosidad, se encuentra la respuesta de los laicos, ciudadanos creyentes que saben interpretar 

lo que llamaba Cicerón el consensus ómnium esforzándose a construir algo superior a lo iustum. 

Un cristiano no se conforma solo con que cada uno tenga lo que le pertenece, sino que se 

esfuerza porque a nadie le falte lo necesario para el vivere. Esta es la ciudadanía desde el 

compromiso del amor socialis.  

 

3. 2 El Ciudadano y sus atributos: diálogo entre Agustín y Kant.   

 El diálogo es por excelencia, la mejor manera de llegar al más alto conocimiento. 

Dialogar está unido al raciocinio, por medio de él, encontramos juicios comunes con los 

semejantes o logramos respetar las consideraciones disimiles. El diálogo está unido a la 

educación. Siendo esta un proceso que alcanza su pleno sentido cuando es acompañado, en 

virtud de la relación armónica entre el discípulo y el maestro, o entre los actores del proceso; 

dialogar se constituye como sinónimo de encuentro, reconocimiento e identidad. Además de 

servir de un puente esperanzador para el futuro. Cuando dialogamos, nos ponemos de cara a las 

posibilidades positivas frente a las contrariedades y las discordias.  

 Hemos afirmado en varias ocasiones que la ciudadanía es concomitante con el ser 

persona, pero el ser persona no se agota en la ciudadanía. Sería un reduccionismo nominalista o 

un simplismo antropológico. La persona está por encima de una visión solo particular del todo. 



 
 

326 
 

Precisamente las ideologías totalitaristas y las antropologías derivadas se fundamentan en esta 

visión parcial e ilimitada de la persona.  En definitiva, quien ejerce la ciudadanía es la persona, 

que, siendo social, política ontológicamente, sabe que debe relacionarse y que dichas relaciones 

se tornan y se establecen desde el carácter. Cuanto hemos aprendido, hemos recibido. La 

metafísica clásica, sostiene que las categorías son aquellas determinaciones connaturales de la 

persona, es lo común a todos los hombres, es decir al género humano. En este intento de hacer 

conversar a Agustín de Hipona y Immanuel Kant, parece irreconciliable hablar de categoría. La 

posibilidad siempre es cierta, sobre todo porque parte de quien es el protagonista de la polis.  

 El ciudadano está. Se hace presente. El ciudadano creyente no puede postponer su aporte 

ni mucho menos, evadirlo para la consolidación de una civitas bella. La influencia del 

cristianismo en la reconsideración del concepto de persona ha contribuido para esclarecer a lo 

largo de los siglos algunas derivaciones, hoy planteadas de una manera muchos más concreta.  

Como es de suponer, hoy podemos encontrar en torno a la ortodoxia del concepto la necesidad 

de rediseño, es una reingeniería.  

 No se puede creer que la ciudadanía es una de las diversas caretas de la persona, o que es 

simplemente un alta voz empleado para que resuenen en las polís los diversos puntos de vista de 

algunos moradores. No es un rol, es una condición. Como hemos sostenido se trata de estar, 

hacerse presente. Agustín de Hipona no diseña un concepto de persona como nos gustaría a 

nosotros encontrarlo, no lo enciclopediza. El inicio de la comprensión es la Trinidad, el Dios 

revelado que se ha mostrado como Tres Personas. Pero el citado Obispo de Hipona entiende que 

la persona humana consiste en alma y cuerpo. Su influencia platónica es evidente, por eso en su 

literatura encontramos que el alma es mayor que el cuerpo. La persona es un alma que gobierna 

un cuerpo.  



 
 

327 
 

 En la persona existe una unidad intrínseca que posee el especial atributo de la libertad 

que le hace disponible a lo bueno, le amplía el horizonte de la realidad y lo hace parte del 

proceso integral de la polis. En el ontos entran en juego las grandes definiciones propias de la 

persona. Se forma su ser. Estamos frente a aquella parte del alma humana que se convierte en la 

sede de cuanto llamamos carácter o personalidad. El ontos puede identificarse, con la memoria. 

Es que de la misma manera que el ontos nos definie a nosotros mismos, también por medio de la 

memoria nos llamamos a nosotros mismos. Es el lugar donde reside el yo. El locus de la 

identidad personal, la continuidad de un individuo a través del tiempo, la alcanza y la logra por 

medio de la memoria. La memoria no es solo un medio de ayuda para la autoconciencia, es 

también el recuerdo de la obligación de enseñar a otros con la verdad.  

 La ética es la formación del carácter, es decir, cuanto la persona va aprendiendo y 

haciendo suyo, es lo que se constituye como sólido y firme; el aprendizaje y la conformación del 

carácter evidencia que el otro se hace necesario. La memoria retiene y recuerda ideas adquiridas 

por medio de la enseñanza En el ontos, en la memoria donde se puede conservar los 

innumerables frutos de la observación, la interpretación y la contemplación. No es una visión 

pragmática de la memoria, es el reconocimiento de una fuerza natural que no depende de las 

imágenes. La memoria almacena estados emocionales y pasiones de la mente, sus experiencias y 

sus opiniones. La memoria llega a convertirse en la autoconciencia; es el verdadero sí mismo.  

 Al modo aristotélico, la diferencia entre las personas humanas y los animales no humanos 

es la racionalidad. La posesión de la razón, la ratio, mente, mens. Es esto lo que hace que las 

personas sean superiores a los animales. Como otro de los atributos agustinianos, encontramos la 

Ratio, estatuto que podemos identificar con el entendimiento. Estamos al nivel de una relación 

entre la Ratio, capacidad de juzgar y la fe, comprendida no solo como expresión religiosa sino 



 
 

328 
 

también como una manera de razonar. El ciudadano es creyente, no solo ciudadano y la fe no es 

solo sobrenatural, ella es inmanente. La Ratio caracteriza al ser humano, es la mejor porción del 

alma.  

 Es a través de la Ratio por medio de la cual podemos llegar a conocernos a nosotros 

mismos y a Dios. Por medio de ella se puede emprender un camino pedagógico de la felicidad 

que llega al Sumo Bien. La fe posee no solo una dimensión devocional o meramente religiosa. 

La fe tiene una dimensión docente, es decir, la interpretación y la comprensión de la objetualidad 

también se alcanza por la fe. Si reconocemos de ella un componente social, es porque sabemos 

que en esta relación se puede alcanzar el conocimiento.  

 Con la relación Ratio – Fides, en la actualidad puede ocurrir lo mismo que postulamos en 

la relación entre Ciudadano – creyente o ciudadanía - política. No parece existir una 

comprensión amplia de los binomios, el juicio producto de la epistemología popular es contrario 

a identificar estas palabras, antes bien, las antepone. Hay un empeño hermenéutico en distinguir 

y separar, no unir ni conjugar. El ciudadano creyente emplea esta nueva dimensión de la 

racionalidad y el entendimiento para juzgar y actuar, para comprender discernir (criticar) la vida 

de la polis.  

 En la corona que brilla en torno a la persona, hemos descubierto las relaciones y 

tensiones entre el Ontos, como expresión intrínseca de unidad, e identificado con la memoria, es 

decir lo común a todos y necesario para configurar nuestra personalidad. La Ratio, no es 

contraria a la Fides su dimensión docente se exponencia y se hace innegable cuando el creyente, 

siendo consciente de su ciudadanía, juzga la realidad y se empeña en transformarla desde su 

compromiso religioso. La tercera perla de dicha corona es el Amoris. Dicho en palabras 

agustinianas, la Voluntas. El ejercicio de la responsabilidad, de un gerundio, que aún está 



 
 

329 
 

haciéndose y que se conduce desde la educación, es la comprensión “del estar”, que cada 

ciudadano creyente obtiene de la práctica y la experiencia.  

 El Amoris, o la denominada Voluntas, en términos de Agustín, puede conducir a la 

felicidad en el amplio sentido de la polis. La voluntas es el poder o la facultad del alma. Una 

fuerza que me mueve hacia cierta dirección, reconociendo una sutil pero importante diferencia 

entre la volición y la posse. No todo aquél que tiene la fuerza de hacer algo, necesariamente 

cuenta con la capacidad de llevarlo a cabo. La voluntas, entendida como amoris, hace dos 

importantes énfasis: el movimiento y la libertad. Se trata de un esfuerzo natural que impulsa a 

quien busca conocimiento hacia la unión con el objeto de deseo.  

 La mente hace una búsqueda del conocimiento, es la voluntas o el amoris, lo que une al 

que conoce con el objeto del conocimiento. El amoris, es la fuerza motivadora que permite 

tender y abrazar el objeto de disfrute. Aquí la razón del movimiento. Un empeño que distingue al 

ser humano, de los demás animales: la capacidad que tiene el hombre de amar un bien de alguna 

clase de trabajar en función de él ya sea para sí mismo o para la prosecución de otros. Tal es el 

caso de la polis. El lugar donde todos aman el bien común, o sumo bien y se esfuerzan por 

alcanzarlo, una vez conocido. La voluntas es también una posibilidad de conocimiento. La 

Voluntas es la infinita capacidad de amar y de conocer que le pertenece al ciudadano.  

 Justamente en este momento es que Kant y Agustín inician su diálogo. La única cosa que 

se puede definir como buena en el hombre es la voluntas, una afirmación hecha por Kant. 

Alcanzar el bien solo es posible cuando el sujeto, desea y quiere alcanzarlo. Gesinnung, es el 

término con el cual Kant ha designado la raíz del bien, es decir, la intención, o más literalmente, 

la actitud. Una palabra que no puede confundirse con deseos, o con anhelos. La intención es una 

relación estrecha objetiva de un ser racional con su propio motivo determinante que le impulsa a 



 
 

330 
 

ir en busca del objeto; se trata de una motivación para actuar.  Un movimiento que se arriesga 

sabiendo que este puede o no obtener el resultado esperado.  

 El ser-en-el-mundo tiene fe en su voluntas, es decir, se deja mover por ella para alcanzar 

el bien, el bien por esencia, el bien en sí, no el bien absoluto, sino el bien esencialmente, lo busca 

y lo quiere poseer para hacer realidad su intención, he aquí la implicación moral de la intención y 

del bien en sí mismo. El Dasein es el ser-en-el-mundo, para estar-en-el-mundo. La objetividad 

moral de la intención es producida por la finalidad de ella. El fundamento objetivo de la voluntas 

y de su autodeterminación es la finalidad.  La razón es capaz de esclarecer dicha finalidad. Esto 

se convierte en válido para todos los seres racionales.  

 La acción del Dasein, del ciudadano creyente en la polis se desliza entre la 

intencionalidad, como expresión de la bondad y la intención, como anhelo de poseer el bien en sí 

mismo. La voluntas lo empuja a buscar lo bueno, es decir, a proponer como bueno los valores en 

los cuales cree, y para los cuales se forma. Esta es la explicación moral de sus actos y el 

fundamento ético de ellos. La acción moral, como finalidad ya que esta es también una 

manifestación de la fe. Es decir, vivir la fe es una manera moralmente admisible de evidenciar 

coherencia con aquello que se cree y se convierte en un fundamento ético, ya que el ciudadano 

creyente se configura, se forma, es decir, se deja permear por la propuesta cristiana para 

proyectarla en sus acciones.  

 Como un elemento que potencia aún más el bien con el cual Kant identifica a la voluntas, 

subyace en ella el amor con la cual la define San Agustín. El amor socialis, el amor como 

ejercicio de la política, la ternura como expresión de la comprensión y la concordia como regla 

implícita de la convivencia ciudadana, son manifestaciones de la voluntas desde una relectura de 

la Crítica a la Razón Ciudadana.  En la nueva hermeneusis se abrazan perfectamente la voluntas, 



 
 

331 
 

el bonum, la concors y el amor socialis. La Gesinnung, la intención está detrás de todo esto. Ella 

debe ser educada, no formada solamente como quien recibe insumos para autodefinirse, sino 

educada, es decir, acompañada, ya que la intención puede moverse por los anhelos más sublimes 

(determinación de la voluntas de parte de la razón pura) o por los intereses más bajos, 

(determinación de la voluntad en base a un objeto que proviene de la facultad de deseos 

inferiores), en especial cuando se trata de la res publica. Esto completa la comprensión de la 

voluntas buena.  

 

 

3.3 La Educación: el Tamiz de la Crítica.  

 Ha sido una máxima recurrente en esta investigación la afirmación de que la nueva 

humanidad brotará de una nueva educación. Esto no solo en ámbito social propio de la 

educación, como sistema formal, sino que la educación como proceso antropológico y social que 

no tiene fin, y que abarca todos los momentos de la vida, será lo que conduzca a la creación de 

una nueva humanidad fundada en todo cuanto necesitamos no solo como profesionales sino 

como ciudadanos y especialmente como personas.  

 La Crítica de la Razón Ciudadana, no puede dejar por fuera elementos importantes que le 

den consistencia. El pensamiento crítico, ciertamente es necesario; de él se ha hablado en 

abundancia en los últimos años, gracias al criticismo kantiano del cual hicimos referencia en los 

párrafos precedentes, sin embargo, la crítica de la Ciudadanía pasa por el conocimiento previo de 

nuestra propia condición de políticos, de la reconciliación con el ejercicio ciudadano dentro de la 

búsqueda del bien común en la polis y dentro del compromiso del servicio como expresión de la 

fe de los creyentes dentro de una comunidad.  



 
 

332 
 

 Alcanzar la Crítica para discernir los elementos que deben incorporarse y erradicarse la 

comprensión genuina de la ciudadanía requiere abrazar el camino de la educación, 

independientemente de si se estructura dentro de las políticas públicas o no. La relacionalidad, la 

razón, la concors, se alcanza con un ejercicio epistemológico, pero también axiológicamente. El 

pensamiento crítico no es transversal. No porque incluyamos una asignatura que lleve este 

nombre dentro del pensum de estudio nacional o porque sea parte de alguna propuesta 

académica, esta garantizado que poseamos un pensamiento crítico como si se trata del dominio 

de cuanto tiene que ver con el discurso lógico racional. La nueva hermeneusis es una 

reconstrucción del concepto de ciudadanía, la Crítica de la Razón Ciudadana es fruto del 

pensamiento crítico sobre ella y para alcanzarla es necesario que se conjugue la educación en 

todos los ámbitos. Todos los sistemas sociales educan, todos contribuyen a que el Dasein se 

comprometa más con su ser-en-el-mundo y con su consecuente transformación. Esto solo es 

posible si se educa.  

 La poca correspondencia entre el resultado de los procesos educativos y la 

transformación social, sumado al casi nulo y tenebroso compromiso ciudadano, hace que con la 

educación se presente un fantasma que es capaz de aniquilar letalmente el entusiasmo que 

significa transformar vidas. Se trata del desencanto, que se proyecta al sin sentido. El rol 

educador de la familia ha sido por acción u omisión, delegado a otras instituciones incluso a 

otras personas. La misma familia, fundamento ontológico de la sociedad, ha renunciado 

convencionalmente a su rol educativo. Se deja solo a la escuela la crucial responsabilidad de 

educar a las personas creyendo que el mínimo suficiente se obtiene intelectualmente y no 

integralmente.  



 
 

333 
 

 Educar encarna una actitud frente a la polis que invita a ser responsable, es decir, a estar 

disponibles para construir y edificar. Hoy por hoy la formación es mucho más universal, más 

amplia, la educación es un camino personal, que llega a contagiar y renovar. Educar es recorrer 

nuevos territorios; debatir cuestiones difíciles, y algunas veces hasta irreconciliables logrando 

que se armonicen; educar es mostrar públicamente mis dudas y perplejidades, deliberar sobre 

ellas. Educar es un proceso irrenunciable del que todos formamos parte.  

 Detrás de cada civilización de los diversos aportes de la historia, encontramos el telos de 

la educación, que reconoce y genera la transformación necesaria e inspira el modelaje que 

propicia la comunión y la gradualidad social. Que reconoce la bondad y mueve la voluntas hacia 

la responsabilidad. Incluso el ciudadano creyente, cuando entra en el proceso de la educación de 

la fe, que no se concibe con un ejercicio catedrático de religiosidad pastoral, sino como un 

encuentro gradual con el Dios revelado, va configurando su vida con aquel en quien cree y lo 

comunica alegremente. Si algo puede comunicar eficazmente es la alegría, el gaudium. Quien es 

alegre comunica con su sola alegría.  

 Todo proceso educativo tiene de ambas dimensiones: lo humano y lo colectivo; lo 

personal y social; lo personal y lo interpersonal. El sistema de relaciones que educere provoca 

fortalece el intercambio y hace visible la transitividad de las relaciones. Esto es lo que hace de la 

educación un acto estable y permanente, integrativo en el cual confluyen todos los actores de la 

vida y todos aquellos con quienes actuamos. El crecimiento y la aproximación a la luz, como 

fuente de conocimiento y no como posesión de este, genera el salto ontológico. Una afirmación 

que puede generar ruidos, pero quien se abre a la luz, y al conocimiento actúa en consecuencia 

de esto, deja de actuar en lo luctuoso para crecer.  



 
 

334 
 

 La ética debe ser educada. El carácter se educa. La impronta se educa y se establece 

como el fundamento de la identidad, ya que educa desde el caminar con el otro. La 

responsabilidad social, la responsabilidad conmigo mismo no brotan como ciencia infusa, el 

cuidado de todo lo que nos rodea solo se alcanza si somos consciente de nuestra histórica 

responsabilidad que se conoce desde la educación. La razón educada nos enseña a elegir. Educar 

es aprender a elegir. Es decisiva la educación en el entorno ciudadano ya que la democracia 

como sistema de gobierno que se presenta agotado en las sociedades actuales no puede poner su 

fundamento solo en el acto del voto, sino en la capacidad de elegir. Que genera la consecuencia 

lógica de la alternabilidad. 

 Al elegir, superamos el acto de votar y se distingue desde la educación. Votar puede 

parecer un acto coaccionado que me induce a no tener la capacidad de juzgar sino de identificar, 

elegir es un ejercicio de libertad, de luz; se alimenta del pensamiento crítico, pero tiene su sólido 

fundamento en que la opción que elijo y representa para mí la coherencia con mis principios, con 

lo que me define e identifica desde mi ser político, es decir, desde mi ciudadanía. He aquí donde 

el paso de la oscuridad a la luz, significa una importante referencia en el acto de educar. Conocer 

es iluminar y cuando estamos en la luz reconocemos sus beneficios sociales, comunitarios y 

personales. Saber elegir es también un ejercicio educativo social. El bien común, supera el bien 

individual, y aunque el Dasein tiene su interés dentro del colectivo hay uno que convoca a todos; 

existe un bien por el cual la civitas se convierte en un sin-odos, el buen común es el inspirador 

para que la sociedad camine hacia él para alcanzarlo, pero la sociedad debe saber elegirlo, 

identificarlo, que la intención haya sido educada para posarlo desde el pleno ejercicio de la 

libertad.  



 
 

335 
 

 Otra de las características de la educación es cómo se va fraguando en los actores la 

trascendencia. Este término es sumamente amplio, impregna todas las dimensiones de la vida, no 

obstante, se corre el riesgo de reducirlo solo un acto de religiosidad que, puede representarlo, 

pero no lo agota. Ciertamente la práctica educativa es un proceso que implica disciplina. No se 

puede llegar al aula de clases desarmado, y la existencia del docente está marcada por la 

obligación a una vida coherente, integra, que refleja lo cuanto enseña. No en vano le llaman: 

Maestro y qué difícil puede resultar llegar a serlo. 

El acto de educar no solo está rodeado de esfuerzo, del deber, de la exigencia. Educere, 

es ante todo un acto en el cual se descubre la satisfacción y placer que conlleva intercambiar con 

otros el enseñar y aprender. Y esto lo notamos sobre todo en sociedades donde la educación no 

representa los ingresos que merece. En nuestras sociedades limitadas, quienes enseñan, lo hacen 

desde el amor, no desde la contraprestación. Esta felicidad que produce desarrollar la educación, 

es una de las principales características de la trascendencia. Educar es un acto de amor.  

Un segundo nivel de esta visión superior de la educación es el mirar al otro no como 

sujeto de la educación sino como actor, como condiscípulo. La polis requiere de este 

reconocimiento mutuo e individual. Dado que se trata de un camino junto a otro, a uno como yo, 

es que la educación no puede aislarse ni encerrarse. En este camino no todo puede surgir como 

espero, incluso me encuentro con gran riesgo de la libertad humana que no es juego. Por eso 

educar no es un proceso ligero, es un camino que necesita de la preparación que apunta a la 

comprensión. Todo lo que hacemos tiene su secreto, algo valioso que nos hace expertos. Todo 

tiene su trabajo.  

En la educación el alumno, accede a una dimensión desconocida; a lo inaudito, pero 

quien lo lleva de la mano es su maestro y este gesto tiene como razón de ser que el alumno no se 



 
 

336 
 

pierda y que el maestro no debe entenderse en función de las necesidades de su neófito 

acompañante, no de las propias. La mirada de asombro, la epistemología que se amplía y el 

reconocimiento del otro en un universo ciudadano, hace que al alumno le brillen los ojos, se 

ilumine su rostro, se llene de gozo. Este es el sentido trascendente del cual se alimenta el maestro 

y entiende que la polis recibirá un ciudadano que aportará mucho más que dinero a la precaria 

sociedad que lo espera.  

La tercera de las dimensiones de la trascendencia tiene que ver con la mirada al horizonte 

espiritual, que se fortalece en la vivencia práctica de la virtud de la religión. Educar es pensar en 

el futuro, es construirlo desde la tensión con el presente que va cambiando de acuerdo con lo que 

educamos. Educar hace que el alumno piense en la necesidad honda de lo eterno. Hay un anhelo 

que no se sacia solo con lo que proporciona la materialidad o la inmanencia. Hay un algo más en 

la vida humana que se convierte en necesidad y clamor interior, que grita y busca hasta 

encontrarlo. La trascendencia no se limita a una mirada perdida que espera una promesa que no 

se hace tangible en la cotidianidad, la trascendencia es hacer presente lo que anhelamos, vivir lo 

que creemos y confiar en su poder renovador en el aquí y el ahora. Por esta razón la persona no 

es solo ciudadano, sino que supera esta definición. Enseñar conduce a la verdad y a la libertad. 

Los frutos de la educación no son inmediatos ni instantáneos, razón por la cual todo el entorno 

educa, alcanzar la verdad desde la libertad es un proceso infinito, que podemos llamar, 

maduración.  

3. 4. Relacionalidad: la experiencia de ser persona.  

 Al hombre se le ha definido tácitamente como un ser para el otro, un ser social. 

Aristóteles se arriesgó a llamarlo, animal político. Esta definición clásica y siempre actual, 

aunque insuficiente, lo enmarca dentro de un contexto cargado de compromisos. Lo social no es 



 
 

337 
 

solo una dimensión como otras, lo social es clave en la comprensión de la persona, sin esta 

definición no se puede entender a la persona. Lo social se entiende como la polis, el lugar donde 

se puede ser social es donde hay otros seres sociales que comparten las mismas capacidades y 

condiciones. Se puede ilustrar mejor identificando la dimensión social del concepto de persona.  

 Vivere lo social, se aprende; la educación se encarga de eso, tal como lo hemos afirmado. 

Y se aprende desde la relacionalidad, no solo desde la relación. Esta última no se decreta, y tiene 

sus limitaciones de lenguaje y de comprensión, aunque no parezca.  Frente a una sociedad de 

negación de la persona, o de hipervaloración de lo individual sobre la realidad personal que es 

mucho más amplia e incluyente, hoy encuentra ciertas dificultades esta dimensión social del 

concepto.  

 Para el hombre de hoy, el otro hombre es el infierno. Nietzsche, Sartre y algunos otros 

filósofos de la contemporánea lógica racional autorreferencial, han hecho una importante 

apología que defiende y propulsa el individualismo que cuestiona la relacionalidad, es decir, 

cuestiona la sociabilidad de la persona y, por consiguiente, le resta importancia a la ciudadanía. 

La indiferencia es clave en esta etapa, ya que además de todas las objeciones que ponen delante 

de la participación y de la vida ciudadana, los creyentes admiten que en la política no se meten; 

al negar la política, se niega la comunión, la participación y la responsabilidad, tres estadios 

vinculados con la relacionalidad.  

 La relacionalidad implica un movimiento, es decir, un gesto dinámico que involucra, 

mueve y acompaña a cuantos viven en la polis. El movimiento del ciudadano es hacia los demás 

y hacia sí mismo. El hombre para alcanzar a ser verdaderamente tal y de esta manera realizarse 

como persona, no tiene otra opción sino vivire, es decir, desarrollar la relacionalidad con los 

demás y por los demás. La soledad se opone a su propia naturaleza, lo niega, se convierte en un 



 
 

338 
 

no ser; lo aleja de la búsqueda del bien, tanto personal como social, y lo aleja del amor socialis. 

No se puede negar que el amor es tal porque pone al otro delante. La soledad, el aislarse o 

anularse no solo hace al hombre «i-rrelacional», sino que también lo condena a estar lejos de la 

educación. Como lo hemos afirmado, ella es lo que es porque se construye junto a otro.  

 La relacionalidad es una capacidad innata de la persona, que lo empuja a buscar el bien 

propio y de los demás. Aprender reclama al otro, la relación con él. El hablar, escuchar, 

comprender, renunciar y trabajar en equipo no son condiciones innatas, estas son desarrolladas 

cuando nos encontramos al otro, cuando entramos en relación con él. Esto es lo que podemos 

identificar con el nombre de posibilidad dialógica. Una afirmación de mi existencia por medio de 

la afirmación de la existencia del otro. La educación logra que este milagro racional por medio 

de la comunidad educativa.    

 Cuando el hombre espontáneamente trasciende a sí mismo y pone su mirada en el otro, en 

busca del otro, de su persona y de su existencia no como una realidad indiferente sino como una 

acción que lo involucra, así como cuando trasciende hacia una comunidad a la polis, se 

demuestra a si mismo que es un ser capaz de la relacionalidad, es decir, es capaz del otro, de los 

demás. El ciudadano creyente, al trascender de esta manera sabe que su trascendencia lo puede 

hacer más grande, aún más grande. Su acto de trascendencia, su acto de relacionalidad, de 

autorrealización y autoteleología incluye en sí una apertura al sujeto.  

 La relacionalidad es realización de sí mismo a través del otro. Es así como alcanza la 

perfección viviendo por y para el otro. Esta acción trascendente lo hace más grande de lo que él 

mismo puede llegar a ser. Estamos frente una condición ontológica. Esto es lo que ocurre en el 

movimiento que un ciudadano creyente hace en la comunidad, en la civitas. Quien cree y procura 

vivir una confesión religiosa, entiende que debe moverse hacia el otro para siempre edificar. En 



 
 

339 
 

la nueva hermeneusis, la fe de los ciudadanos no puede quedar excluida de la construcción del 

concepto. De ser así, pierde fundamento y amplitud este concepto y se le niega un importante 

elemento que garantiza una visión fraterna y universal del ser ciudadano.  

 El amor en sí mismo es un bien bilateral que se manifiesta entre personas, pero el amor 

socialis se muestra como una amplia capacidad de integrar e integrarse en la polis, de reconocer 

que en la construcción de la polis la alternabilidad y la responsabilidad van de la mano y que no 

solo debemos trabajar por el bien propio sino de todos. La plenitud del ciudadano creyente es la 

relacionalidad interpersonal y no la individualidad. La propia naturaleza humana reconoce la 

necesidad intrínseca de relacionarse. Nuestra estructura como persona es contraria a la división y 

al aislamiento.  

 El misterio del hombre ha sido procurado por todas las corrientes de pensamiento. Cada 

época ha respondido a sí misma y sus intereses de acuerdo con lo que cada una ha querido o le ha 

interesado pragmáticamente de él. El antropocentrismo moderno, desde la Revolución Industrial 

hasta nuestros días, ha propulsado un hombre cuya ciudadanía es concedida por el Estado, tanto 

en cuanto le produzca. Ha querido sustituir la relacionalidad por la manipulación o las relaciones 

de dominio sumisión. El referido antropocentrismo ha construido un ser humano libre de 

ataduras morales, antes bien, él está por encima de ellas.  

Propulsa un relativismo ético cada vez más arraigado en la negación del otro. Sus pautas 

de conducta son solo para satisfacer sus inmediatos anhelos. Cuanto mayor es la riqueza y el 

poder, mejor. Este discurso no admite la relacionalidad como una condición ontológica de la 

persona, la rechaza. Porque es la negación de si mismo, y del otro en relación. La 

intrerpersonalidad no está contemplada.  



 
 

340 
 

 En la polis, la relacionalidad se constituye como un sumo bien que la hace bella. Es decir, 

la educación puede hacer que la persona manifieste criterios objetivos por medio de los cuales se 

evidencie la eficacia y los frutos de la relacionalidad. Como se trata de un movimiento, podemos 

identificar tres criterios. Por una parte, la Participación. Este se trata de una acción en comunión, 

en conjunto que una persona en unión con otra, procuran cumplir un objetivo, teniendo en cuenta 

que dicho objetivo solo se podrá alcanzar si se busca y se procura en comunidad. Es una 

dinámica muy significativa ya que en ella se mantiene el acto personal de alcanzar el bien el cual 

se une contemporáneamente a la acción común en la polis.  

 La relacionalidad, entonces se entiende y se define desde la participación, configurándose 

como la capacidad que tiene el hombre «como persona» de generar e instaurar una relación 

profunda con los demás hombres «como personas», de un modo complejo, variado y rico. La 

participación no le resta o le anula nada a la persona, antes bien, le proporciona un valor más 

pleno. Los dos grandes enemigos de este criterio son el individualismo y el o totalitarismo. Por 

eso, en previsión de estos dos grandes enemigos, es que la relacionalidad enmarcada y 

comprendida desde la participación, presupone una antropología a través de la cual el hombre se 

realiza por medio del otro, encontrándose con él, y no aislándose de él, no separándose de él. La 

vida en la polis presupone una dimensión constitutiva de esta realización.  

 Otro de los criterios que pueden ayudarnos a comprender la relacionalidad, es la 

Solidaridad. Este es un concepto que podemos identificar íntimamente unido al de Participación. 

Se trata de la disponibilidad que desarrolla la persona para desempeñar la función que le 

corresponde en la polis a fin de alcanzar y construir el bien común. Y esta capacidad, logra ser 

tan sublime que su disponibilidad no invade la de los otros, sino que contribuye a una sana 

expectativa. Aunque pueda resultar una afirmación áspera, la solidaridad es un imperativo del 



 
 

341 
 

deber, un imperativo social que, frente a la persona, lo impulsa a aceptar la tarea en bien de la 

civitas.   

 Detrás de la Solidaridad se muestra la complementariedad. El imperativo social lo hace 

involucrarse dentro de las decisiones y en la resolución de los problemas que atentan y 

menoscaban el bien común. El compromiso del ciudadano en la polis, complementa el 

compromiso de los demás. Es parte de la persona actuar de esta manera, complementarse. Esto 

no solo se trata de su propio ser, sino también del ser de la comunidad.  

 El tercero de los criterios, es la Comunión. En este concepto no solo se contemplan los 

fundamentos sociológicos, como en los anteriores. Este contiene un fundamento diverso, pero 

del cual hemos venido hablando a lo largo del trabajo, el Amor. La comunión de personas es el 

amor. La relación de un ser humano «como persona», con otro ser humano «como persona», 

mediante el amor, el cual es una mutua y recíproca donación, se realiza por entero en la 

comunión. A esto le llamamos una relación comunional y dicha relación entre las personas, entre 

los seres humanos, tiene un modelo del cual se alimenta y se inspira: la relación de las tres 

personas divinas en la Trinidad. Esta relación expresa una connotación ontológica de la esencia 

del ser humano.  

 Es claro que este último criterio corresponde son duda al ámbito teológico. Un argumento 

que leemos en las primeras páginas de la Sagrada Escritura y que define el contenido de la 

antropología cristiana. Precisamente por esta razón es que la dimensión creyente del ciudadano 

no puede excluirse de la conceptualización de la ciudadanía. En la polis, los cristianos han de 

hacer visible la comunión, evidenciando que el hombre es semejante a Dios no solo por su 

naturaleza espiritual, existiendo como persona, sino, y sobre todo, en virtud de la capacidad que 

posee para construir comunidad con las otras personas.  



 
 

342 
 

 

3. 5 ¿Qué es la ciudadanía? 

 La ruta que hemos emprendido para recorrer la civitas, ha estado determinada por varias 

señales. Una de las más significativas han sido las recogidas en la categorización. El puente que 

une los extremos de la polis, -por una parte, los teóricos con sus visiones amplias y transversales, 

y por otra, la explicación del sentido intuido en el Factum-, es la categorización. Categorizar no 

solo es llamar a cada cosa por su nombre, sino también, conocerla por su característica. Cada uno 

de los aportes de los informantes clave representa la conjugación de la nueva hermeneusis, es 

decir, los elementos propios que han de ser contenidos para explicar en el hoy de la historia y la 

sociedad, el concepto de ciudadanía a fin de no quedarse como una definición agotada, o 

desgastada.   

Nos hemos propuesto una aproximación teórica que integre los elementos de acuerdo con 

los contextos que rodean a la humanidad en las circunstancias actuales. La aproximación lleva 

por nombre: Hacia una crítica de la razón ciudadana. Clarificada está la estructura, los 

fundamentos que le dan consistencia a este planteamiento, incluso la relación que hay entre 

razón y ciudadanía, de hecho, una forma parte de la otra; la ciudadanía es un acto racional, 

humano, libre y voluntario, que se deja mover por la intencionalidad y como un movimiento 

bueno, su finalidad es alcanzar el bien común. En este ejercicio la educación se convierte en un 

proceso capital, también la fe o la dimensión religiosa de la persona contribuye a evidenciar 

mejor la belleza, es decir, la estética de la polis.  

En toda civilización, en toda sociedad, se encuentra un punto de convergencia cívica. 

Llegar a darnos cuenta de la dimensión estética de la polis, es la vivencia de la ciudadanía. La 

historia puede manifestarnos muchos elementos para dilucidar e identificar este punto de partida. 



 
 

343 
 

En la prosecución de los siglos, se destacan tres hitos principales, los cuales, gradualmente 

influyeron en el origen del pensamiento racional de Occidente. El primero lo podemos llamar: La 

cosmogonía natural. Los físicos Jonios, habían estructurado el origen del cosmos, a partir de una 

fenomenología de lo natural, es decir, el génesis del mundo se sostenía a partir de fenómenos 

naturales que carecían de explicación desde de las potencias divinas. Una generación endógena 

que se iba explicando a sí misma.  

En segundo lugar, encontramos la propuesta de un cosmos que no necesitaba ser 

explicado desde las potencias divinas, es decir, desde el poder de un dios soberano. Antes bien, 

se explicaba el orden natural por medio de una ley inmanente del universo. A esta etapa podemos 

llamarla: El universo y su ley inmanente. No era una ley escrita que establecía mecanismos y 

estructuras, se comprendía empíricamente de forma abstracta. Por último, las matemáticas 

comenzaron a darle sentido a la idea. Esta interpretación podemos identificarla con el nombre de 

El orden geométrico. Un mundo físico explicado en el marco de lo espacial, no entendido desde 

las precompresiones religiosas sino a través de las relaciones recíprocas, simétricas y reversibles.  

La simetría, el cálculo y las deducciones dan respuesta a esta etapa.  

No resulta fácil precisar en la línea del tiempo el surgimiento de estos hitos, pero sí 

podemos deducir, que la misma sociedad fue reconociendo la necesidad de estructuras diversas, 

mucho más ajustadas a la capacidad y forma mentis que emergía, fue creando espacios para que 

el desarrollo se comprendiera como un verdadero avance. Es así, que al descartar la explicación 

que los tres hitos ofrecían al surgimiento del arjé, el pensamiento Occidental identificó la 

aparición de la ciudad como la mejor evidencia del cambio de mentalidad, es decir, la llegada de 

la ciudad fue la muestra de la conversión cosmogónica, la metanoia.  



 
 

344 
 

La ciudad como organización, no es solo la constitución de un espacio físico donde se 

construye o se edifica la arquitectura, esta es el descubrimiento de otro orden intelectivo, el 

horizonte intelectual integra la comprensión y se elabora una fenomenología social. La ciudad, es 

un nuevo espacio social. La polis, como expresión de vida comunitaria, es un cosmos circular, 

que se amplía como las ondas transversales desde el centro hasta la orilla. La sociedad primitiva, 

descubrió que dicha trasversalidad se alcanzaba por medio de los compromisos en bien de no 

retroceder, de no regresar a aquello que le había dado origen. Estos compromisos eran asumidos 

racional y libremente por cada uno de los miembros que se llamaron ciudadanos, dándole cabida 

a la alternabilidad, a la responsabilidad compartida, a la disidencia y a la diferencia natural de 

pensamientos, de fobias y filias.   

La nueva orientación intelectual, la metanoia social pueden ser considerados como el 

punto de partida, el nacimiento de la razón que tiene lugar entre los siglos VIII al VII. Son 

diversos los acontecimientos que dan lugar a esta afirmación. La civilización helénica se acerca 

al Mediterráneo, así como al Mar Muerto. Por otra parte, Esparta alcanza su Constitución 

Política, es decir, se define como una sociedad organizada en el gobierno y en el manejo de la 

cosa pública. Aparece el alfabeto fenicio o también conocido como alfabeto consonántico, el 

cual fue adaptado a su propio idioma. Es tan importante esta aparición, que poco tiempo después, 

la Ilíada y la Odisea, las cuales habían sido transmitidas oralmente, probablemente, pasarán a ser 

escritas. Es decir, durante esta época, se construye la cultura griega, o lo que es igual, el uso la 

razón como diálogo que juzga, da nombre y explica la realidad.  

Este momento definido como el afianzamiento de la cultura griega no comporta solo un 

movimiento artístico, más un salto cósmico y una propuesta universal que atravesaría todos los 

siglos de la humanidad. La conversión social es el paso al logos que se desprende del mito, el 



 
 

345 
 

inicio de un diálogo con la fenomenología. Se echan las bases, se ponen los cimientos del 

régimen de lo que llamamos polis. Cada uno de sus miembros se percibe constructor de ella y se 

comienza a generar el pensamiento político, el advenimiento de una vida cívica insipiente, una 

cultura ciudadana naciente y, en consecuencia, de la Filosofía como respuesta a las preguntas 

fundamentales y existenciales, como las llama Agustín de Hipona.  Todo esto lo hace posible el 

milagro de la razón.  

La garantía de la paz, de la gobernabilidad y de la preminencia del poder era solo la 

palabra, el logos. Y es que la política es el arte de las ideas, por este motivo el arte de la política 

implica el debate, argumentar, discutir, hacer el ejercicio del lenguaje. Se construía desde la 

palabra, se verificaba la ley desde la palabra y era posible garantizar la paz a través de la palabra. 

El logos, la palabra hace que el ciudadano adquiera conciencia de sí mismo, de sus reglas, de su 

compromiso, de sus capacidades y de su eficacia en la función política. Además, este inicio 

revela la relación estrecha entre Razón – Palabra – Política. Una relación irrenunciable.  

 La ciudadanía hoy exige un concepto amplio, que no la desdibuje o la deforme, y mucho 

menos que la haga carente de significado poniéndola fuera de la realidad que ella misma define y 

debe iluminar. La primera condición necesaria para este significado, es la Ciudadanía 

Ontológica. La ciudadanía le pertenece a la persona, todo ciudadano es una persona, es a las 

personas a quienes se les hace ciudadanos. Una persona que crece y se desarrolla dentro de una 

polis. Es llamado a formar parte de ella. Dentro de ella, se desarrolla y se construye el propio 

ethos, es decir, el carácter con el cual se comunica, se relaciona con los demás, generando 

participación y solidaridad. Esto es lo que evidencia el munus, su manera de ser y vivir la 

ciudadanía.  



 
 

346 
 

 El reconocimiento de una condición que es propia permite asumir compromisos, vivirlos 

axiológicamente. Una ciudadanía que se expresa en los compromisos económicos, asumidos en 

bien de los intereses sociales. La convicción de su irrenunciable compromiso de la construcción 

de la polis, que le impide definirse como neutral, ya que nacemos siendo seres políticos. Y una 

dimensión jurídica (ius), que lo hace parte de un cuerpo legal que garantiza la paz y la 

convivencia; que permite que haya los todos los derechos para todas las personas. Otra de las 

dimensiones que emerge de la comprensión de la ciudadanía ontológica es la universalidad. 

Mejor conocida como la ciudadanía universal.  

No es un reconocimiento de una condición (migrante), sino de una dignidad, (persona), 

para quien deben facilitarse todos los procesos en todos los niveles sociales e institucionales. 

Esta, también incluye la nueva expresión de la convivencia como lo es la virtualidad o el sexto 

continente. Quienes hacen vida en el mundo virtual, tiene una condición ciudadana. Es decir, 

nacieron en un contexto, forman parte de él. Para ellos, también lo económico, lo político y lo 

jurídico es vinculante.  

 La segunda condición que emerge inexorablemente unida a la primera, es la Ciudadanía 

Política. Esta condición definitoria y decisiva de la ciudadanía no se corresponde a un añadido 

de la ciudadanía ontológica, antes bien, se trata de una expresión de ella. El ser ciudadano es una 

condición que se evidencia políticamente en la polis, es donde se asume el compromiso de 

construir la felicidad. Con su trabajo y servicio, identifica, discierne y coopera con la verdad; se 

hace defensor de la libertad no como un valor externo sino como manifestación de plenitud. El 

creyente que se sabe ciudadano y no escapa de esta naturaleza; relaciona honestamente la paz y 

la justicia, es decir, es artífice de la amistad social y construye el ordo amoris. Los valores 



 
 

347 
 

cívicos que emergen en esta dimensión de la ciudadanía, demandan otros, gestos que deben 

encarnarse en el accionar ciudadano. 

 La convivencia ciudadana, la cultura cívica o el fortalecimiento de los valores ciudadanos 

no son posibles sin el necesario fundamento social que se desprende de cada ciudadano, que está 

en el mundo, que transforma el mundo y se compromete en él para hacerlo cada vez más 

habitable. Aquí algunos de estos gestos:   

a) La caridad como expresión de la política. Uno gesto necesario que demanda la comprensión 

de la ciudadanía política, es la Caridad como identidad de la ciudad, o lo que es igual, la caridad, 

manera de amar es propia al ser, de la misma manera que es lo es la razón. La caridad es una 

virtud adquirida que explica la acogida en situaciones de discriminación; el Dasein deja de 

contemplarse como una centralidad ya que dicha autocontemplación supone periferias, exclusión 

y rechazo. La caridad política, -social-, es sinónimo de cercanía. La caridad como amor socialis 

impulso y sostiene la concors 

 

b) La responsabilidad.  La ciudadanía política desde nueva hermeneusis, exige y requiere esta 

palabra. Ella, implica un criterio de relación en la cívitas, incluso un criterio que supera las 

dificultades y barreras naturales que son impuestas por la religión y sus humanas luchas de 

poder. La civitas no debe establecer pugnas por criterios religiosos, sino por humanizar los 

estamentos que le pertenecen y que atentan, incluso con la dignidad humana, piso necesario en 

todo discurso social y político.  

La responsabilidad como condición y no como imposición que coacciona, es tan 

importante que logra traducirse en obligaciones y deberes ciudadanos. Por medio de ella 



 
 

348 
 

reconocemos que cada ciudadano representa mi inmediata comunidad de vida. El alter es otro yo 

mismo, es igual a mí. Frente a él y a los demás es que desarrollo mi responsabilidad.  

 

c) La identidad del ciudadano. La ciudadanía política no se puede fundamentar en la apología de 

un sistema u organización política, eso sería ideologizarla; es la necesaria e imperiosa lucha por 

la identidad. La actividad proselitista o político-partidista no es la que otorga la ciudadanía, este 

ejercicio no la contradice, pero no depende él. El ser ciudadano no lo otorga la preferencia 

partidista ni su práctica. El acceso a los derechos civiles y ciudadanos están vinculados desde el 

ontos, es decir, desde la concepción. La actividad política es la actividad ciudadana, es decir, el 

trabajo comunitario y social para bien de la polis.  

 

d) El universal concreto. En palabras hegelianas, el universal concreto guarda relación con todos 

en todas las épocas y en todos los momentos. Decir ciudadanos conjuga lo meramente general 

abstracto y lo particular, razón por la cual decimos que todos somos ciudadanos o nos definimos 

como ciudadanos del mundo. La homophilia griega que se contrapone a la titularidad que hacía 

ciudadanos a los extranjeros en Roma, resuena de un modo más adecuado en la nueva 

hermeneusis. El sabernos ciudadanos implica que no es concesión ocasional, su ser está referido 

a la politeia. Este es el principio de la libertad, esta existe si cada ciudadano reconoce a los otros 

como tales.  

 

f) Relacionalidad. Este gesto se reconoce transversalmente y está profusamente presente en esta 

construcción teórica. ¿Cuándo una ciudad deja de ser ella misma? Cuando excluye la 

relacionalidad que se cultiva desde la educación como proceso antropológico y fenómeno social. 



 
 

349 
 

Lo puramente biológico no relaciona, hay dimensiones trascendentes que vinculan, condiciones 

inmateriales. La potencia que genera esta condición garantiza la inclusión, evita el rechazo y 

detiene el descarte. La Relacionalidad evidencia la dimensión estética de la ciudad, la ciudadanía 

es relacionalidad, esto es lo que hace bella a la civitas.    

 La educación, tamiz de la crítica y garantía de conciencia; el trabajo, como una muestra 

de la dignidad y cooperación ciudadana que crea comunión, conducen a incluir la compasión, es 

decir, a cargar en la sociedad con aquellos más pobres, que no pueden comprometerse de la 

misma manera y que corren el riesgo de ser excluidos por no producir lo necesario. Este rechazo, 

niega el encuentro, potencia la subcultura del descarte y condena la concordia. El ciudadano 

como político, no puede renunciar a esta parte de su rol, hace posible una nueva cara de la polis: 

concordia como una nueva identidad, siendo un reclamo a la Política como ciencia que explica la 

ciudadanía.  

 La relación de las dos dimensiones, ontológica y política-, comporta el corazón de la 

Crítica a la Razón Ciudadana. El Imperativo de la Concordia. El ideal, el anhelo es procurar un 

reconocimiento universal, no global. Lo primero incluye, respeta identidades, reconoce 

diferencias, reconcilia realidades, acepta distinciones. Lo segundo uniforma, sobrepone y 

privilegia al más poderoso, cancela la identidad y la manipula; lo universal define mejor al ser 

del ciudadano, lo reconoce tal cual es, y tal cual se presenta. La universalización de la ciudadanía 

reconoce en todo lugar y en todo momento a todas las personas como ciudadanos y se les trata en 

cuanto tal.  

 La condición ontológica y política de persona, no depende de una ley, de un veredicto de 

un juez que se adhiere a un sistema jurídico defectuoso, ni de los intereses de un sistema 

ideológico y político. Por el contrario, su ser ciudadano, descansa y se fundamenta en la propia 



 
 

350 
 

persona, y en su valor, punto de partida de la dignidad de la persona humana. La comprensión de 

la ciudadanía en la actualidad, exige que se le integre una concepción más profundamente 

humana y cercana al corazón.  

Las personas todas, coincidimos en dos ámbitos: la racionalidad, el uso de la razón como 

capacidad de juzgar la realidad. Pero, además, también coincidimos en que tenemos corazón, de 

ahí que exista la cordialidad. Es así que la amabilidad, la sencillez y la belleza se convierten en la 

manera de relacionarnos con las demás personas, y todas ellas expresan la cordialidad, son la 

cordialidad. Al reconocer el corazón en todos los ciudadanos, es decir, en las personas, 

manteniendo una hermosa tradición bíblica en la cual el hombre no tiene corazón, el hombre, es 

corazón, es que se puede poner como fundamento de la relacionalidad social, la Concordia. La 

única manera posible de mirar al otro desde el corazón es reconociendo que también yo poseo 

uno.  El corazón entendido como el lugar donde acumulan los más grandes intereses y legítimas 

aspiraciones.  En el mundo actual, la concordia es el nuevo lenguaje de la ciudadanía.  

Son muchos los lugares donde el discurso religioso no suma, es decir, la religión es 

sinónimo del absurdo de la discordia por la intencionalidad manipuladora del hombre, la 

concordia, la cordialidad pueden convertirse en el vínculo de unidad, y en un nuevo valor de la 

ciudadanía que enriquece la cultura cívica. La concordia es el mecanismo de reconocimiento 

implícito universalmente conocido para que entre los hombres se asuma la misma condición y 

dignidad. Lo universal implica inclusión. Una sociedad donde crece vertiginosamente la 

descristianización exige que el principio dialógico no se suprima, antes bien, se potencie. Dicho 

principio no puede ser proselitista, tiene que ser respetuoso, abierto a la escucha, concorde.  

La concors como virtud ciudadana, no solo se convierte en un reto, sino y más aún, en un 

imperativo, el imperativo de la concordia, debe ser el modo como el ciudadano creyente viva la 



 
 

351 
 

ciudadanía en la polis. El creyente tiene el deber de inmiscuirse en la construcción de la polis. La 

mezcla que se da en él, entre el servicio, la fe, el liderazgo y la ternura, da plenitud a la caridad, 

la compasión y la misericordia. La responsabilidad social de la fe lo vincula a su compromiso 

cívico, lo hace participe del proceso de renovación que requiere la realidad, encarna la fe que 

profesa, y una nueva dimensión a la antropología política.  

Para los creyentes, la ciudadanía se convierte en una nueva manera de ser cristiano, ella 

invita a manifestar en su entorno y en su realidad lo cree, lo que espera y lo que confiesa. Siendo 

así, el imperativo de la concordia, un vínculo de unidad en la humanidad; no solo es la razón sino 

también el corazón, sirve para que el compromiso cristiano sea un deber mejor y perfecto 

anuncio de la política como expresión de la caridad y supremo acto de amor. La ciudadanía, en 

sus tres dimensiones, vivida desde la concors, se convierte en la expresión estética de la polis.  

 

4. El imperativo de la Concordia: el aporte del creyente a la nueva hermeneusis 

de la ciudadanía.  

 La crítica a la razón ciudadana es una construcción de un concepto que contiene 

categorías. Se trata de un concepto antiguo, lleno de grandes significados que, en este momento, 

requiere una relectura, es decir, hay un agotamiento que exige el replanteamiento integral y 

universal para responder a la realidad concreta. La contribución social en los diversos procesos 

educativos es innegable y cada vez más urgente, es decir, las instituciones se deben comprometer 

con su cuota de responsabilidad en la educación ciudadana. Tal es el caso de la Iglesia católica, 

la cual, con su liderazgo y presencia universalmente conocida, puede sugerir espacios de 

configuración que renueven y actualicen una teoría de la ciudadanía. A la luz de las categorías, 

fruto de la vivencia de los informantes en sus contextos vitales, podemos identificar tres 



 
 

352 
 

dimensiones del Imperativo de la Concordia que se constituyen como el aporte, el quid  de esta 

aproximación teórica.  

 La primera dimensión es la inteligencia de la fe, en segundo lugar, veremos la amistad 

social, y la última dimensión es la primacía del amor. Una adecuación ética de la vida ciudadana 

de los creyentes.  

4.1 La inteligencia de la Fe.  

 Inteligencia es una de las palabras más usadas en nuestro diario vivir. Las conversaciones 

nuestras están impregnadas de esta palabra y su valor polisémico hace que el significado se 

banalice o se diluya. Intus legere, esta es la primera significación, la cual traduce leer desde 

dentro, es decir, aprender a leer entre líneas, descubrir el significado profundo, conocer el sentido 

de los que leemos. Otro de los significados es Intus eliggere. Ser inteligente es también una 

condición que se identifica con la capacidad de elegir entre opciones, exigiendo antes una 

decisión por aquello que se elige. Y, otra de las acepciones es la capacidad de juzgar la realidad, 

es decir, de conocerla y ponderarla para actual frente a ella y comprometerse.  

La Fe es una manera de razonar como lo hemos afirmado precedentemente. La fe 

cristiana es una construcción que a lo largo de los siglos se ha ido consolidando no solo desde lo 

puramente devocional o religioso sino desde lo racional e intelectual. La fe cristiana es 

inteligible, se puede comprender lo que se cree. Los mismos artículos de fe se explican 

racionalmente y su explicación llega hasta donde le permite la luz de la mente humana. El 

creyente, en virtud de su ciudadanía juzga la polis no solo desde la ius positiva, sostenida desde 

la fragilidad y la limitación de los deseos humanos, los cuales muchas veces expresan la codicia. 

El creyente, está invitado a permear la realidad política con los valores que sostienen su fe; a 

renovar las virtudes cívicas con aquello que es luz para él.  



 
 

353 
 

La comunidad de creyentes ha de brindar a la polis la renovación necesaria ya que posee 

dimensiones que la sola reflexión de la civitas no alcanza.  La inteligencia de la fe responde a la 

necesidad de reconocimiento del ontos que contiene el anzropoi, es decir, un reconocimiento que 

“de pan vivimos, pero no solo vivimos de pan”, hay una necesidad, más aún una exigencia en 

redescubrir pilares y fundamentos que le devuelvan el sentido a la ciudadanía.  

La inteligencia de la fe no es un ejercicio privado que reclama una teocracia totalitarista 

en la cual esta fe, se convierta en un sistema ideológico y político. Es una invitación a la 

humanización de las relaciones ciudadanas y a la vinculación con hilos dorados del respeto de la 

autonomía, reconocimiento de las instituciones como estructuras sociales válidas para la sana 

convivencia y la construcción de la paz y la justicia.  

 

4.2 La amistad social.  

Se trata de un gesto antiguo cuya fuerza es capaz de unir los más diversos elementos del 

universo. Y este gesto implícitamente reclama la correspondencia y la reciprocidad. Se trata, 

según Agustín de Hipona de “un común sentir en las cosas divinas y humanas, unido a una 

benevolencia llena de amor”. (1982, p. 13). La amistad social, habla de permanencia, de 

trascendencia y de esperanza. La civitas debe fundamentarse en la amistad ya que ella vive en 

común.  

Parece que estamos frente a un concepto trivial, banal, que no requiere ser pensado en la 

actualidad postmoderna que cuestiona hasta las sanas relaciones. La etapa de las posverdades que 

atravesamos también afecta aquello esencial que se privatiza con la virtualidad y se condena a 

una mera exhibición de las bondades a través del mundo virtual. En la polis, la amistad 

constituye el punto de partida de la convivencia. La amistad es un acto que se da desde la 



 
 

354 
 

empatía, de la philia, es decir, se elige desde lo común y valioso para estrechar vínculos, para 

domesticar.  

En evangelio está impregnado de esta relación amistosa del maestro con sus discípulos. 

No los llama siervos, “los llama amigos”, (Jn 15,15).  Es decir, que la amistad es un valor que 

transversaliza la vida del creyente y que lo invita aportar este don para renovar la polis. El 

creyente está llamado como ciudadano a tender puentes, a unir extremos, a conciliar realidades 

disimiles. Un ciudadano creyente no puede renunciar a su capacidad de estrechar los lazos que 

venzan la polarización histórica sin prescindir de lo que cree. No se trata de sacrificar principios 

por contextos, de ser así, no estaríamos frente a un Dasein, que está en el mundo sino frente a un 

pragmático que manipula el mundo. Esta dimensión está íntimamente unida a la anterior, es por 

medio de la inteligencia de la fe que juzga la realidad, la lee y se adapta a ella para transformarla. 

La iluminación de la realidad a partir del elemento comunicativo de la fe.  

De la misma manera que la amistad social no exige la renuncia a los principios del 

creyente, tampoco lleva implícito el proselitismo religioso. No es una condición aventajada de 

quien quiere engrosar las estadísticas de una confesión religiosa bajo la premisa de que “los 

buenos somos más”. Eso sería una actitud peligrosa que traería consecuencias sociales dolorosas, 

las cuales no van a unir sino a fracturar la polis. La amistad social impone el responsable diálogo 

social.  

 

4.3. La primacía del amor 

 El amor es una de las palabras que también hoy se encuentran en un abundante e 

indiscriminado uso. La razón de ser del evangelio es la propuesta de una manera nueva y distinta 

de relacionarnos con Dios y con los demás: la gratuidad como fruto del amor. Una polis 



 
 

355 
 

relacionada desde este principio, edifica la civilización del amor, la nueva humanidad. Educar a 

partir de este empeño es una tarea que implica a todas en la sociedad y en las instituciones.  

 El hilo conductor de la vida social es el amor. Esta dimensión reclama la metanioa social, 

una conversión que no es solo intelectual sino comunitaria frente a la necesidad de considerar el 

amor como motor primero de toda la actividad humana, este es un nuevo modo de pensar la 

moral. No se trata de manifestaciones espasmódicas del amor, antes bien, consiste en gestos de 

acogida para el migrante; atención a los más débiles; cuidado a los vulnerables; integrar a 

quienes están lejos; hacer instituciones más amigables; reorientar los recursos para su necesaria 

equidad; no criminalizar la disidencia; confiar en la política como expresión incuestionable de la 

civitas. Generar los espacios en los cuales ser ciudadano no esté unido a tecnocracias 

totalitaristas, sino a una democratización responsable y participativo del ejercicio ciudadano.   

 De la misma manera que la ciudadanía, también el amor debe ser cuidado. El amor 

contiene en sí mismo vulnerabilidad; expresado este desde la pasión, manifiesta una necesidad de 

protegerlo. Nada garantiza más el amor que una amistad social y la inteligencia de la fe como 

camino de esperanza y de bien común.   

  



 
 

356 
 

Plus Ultra: 

Inicia el camino.  

 El mapa que empleamos para recorrer la polis, nos ha permitido situarnos en los diversos 

lugares donde el Dasein, desarrolla su vida. El mundo en el cual el ciudadano se desenvuelve es 

la ciudad, su propia ciudad. El recorrido no es un círculo vicioso, no es un laberinto o un camino 

sin salida que finaliza en una calle ciega, el recorrido continúa, el recorrido representa un plus 

ultra, es decir, un ir más allá. La hoja de ruta de esta investigación sugiere varias 

consideraciones, que al final del trabajo quedan como la Porta Miggiore a fin de continuar 

conociendo la polis y robusteciendo la vida del ciudadano.  

 El binomio Educación – Ciudadanía sigue siendo una tarea pendiente. El encuadrar la 

ciudadanía dentro de un requisito curricular para justificar unas horas de clases, cercena la 

importancia de este aprendizaje, pero también pragmatiza la ciudadanía y la desnaturaliza. No es 

suficiente una práctica semanal que se conforme con repetir frases o esquemas que no repercuten 

en la transformación de la polis. La dimensión axiológica de la ciudadanía requiere mucho más 

que estos formalismos.  

 La Educación – Ciudadanía representa una relación que debe “completarse”, no solo 

complementarse. El complemento parece que habla de una carencia, de algo que falta, o que no 

se tiene y en ambas hay la suficiente riqueza para completar una a la otra. De hecho, una sin la 

otra no se entiende ya que la ciudadanía es una práctica que requiere modelaje, necesita del otro. 

La condición ontológica de la ciudadanía requiere de la condición política, es decir, aprender a 

ser ciudadanos se logra en viendo al otro serlo.  

 Pero este binomio también demanda una tercera palabra: Fe. Un ciudadano es una 

persona creyente, aún en el agnosticismo, cree, tiene una jerarquía de valores que lo sitúa en el 



 
 

357 
 

plano de la trascendencia. La fe es condición esencial para desarrollar relaciones sanas, capaces 

de fortalecer la vida interpersonal e intrapersonal. Si un ciudadano desarrolla una espiritualidad, 

ella también tiene que ver directamente con su comportamiento, no está de espaldas a él, es 

decir, el ciudadano no se desprende de sus convicciones religiosas para ser tal. La fe es 

constitutiva de la persona humana, por medio de ella se educa y se construye la ciudad.  

 El poeta José María Rivas Groot, en el poema: Las Constelaciones, dice: “tocada la 

sandalia con polvo de la tierra, tocada la pupila con resplandor del cielo”. (1895, p. 3). El hombre 

tiene una profunda e irrenunciable relación con el cosmos, el ciudadano no escapa de esto desde 

su condición de hombre, el cosmos integra la polis; su cosmos es la polis. La mirada del creyente 

no es una mirada perdida que se hace esquiva frente a su compromiso cívico. No le es lícito a un 

creyente evadir su responsabilidad frente a la necesidad de una sociedad que necesita la luz. 

Profesar la fe comporta una dimensión social. El creyente tiene una gran deuda con la polis, 

vencer la propuesta totalitarista de una religión privada e impregnar los espacios comunes con 

los valores religiosos que rigen su vida. El diálogo entre la religión y la razón publica no termina.  

 La ciudadanía tiene un esquema heredado de una importante y antigua tradición histórica. 

Se ha construido una estructura ciudadana a partir de la experiencia y de la sabiduría de siglos. 

La comprensión griega de una ciudad abierta a todos frente a la visión romana que hacía 

ciudadanos a todos, pero conservaba la diferencia entre nativos y extranjeros, así como la 

comprensión de una ciudadanía en virtud de la libertad, la fraternidad y la solidaridad que la 

Revolución Francesa nos trajo hasta siglos recientes, donde la ciudadanía se obtiene si la justicia 

la otorga. La ciudadanía hoy se encuentra en la periferia de la reflexión pidiendo ser salvada. La 

garantía de las civilizaciones es la ciudadanía. La elaboración de una teoría de la ciudadanía, y su 

relación con todos los ámbitos de la vida es una demanda universal. Para esto es necesario el 



 
 

358 
 

compromiso de lo social. Se debe romper el cascarón de la escuela como única maestra 

ciudadana, no parece justo dejar esta responsabilidad en las cuatro paredes del aula de clases, no 

es solo una necesidad curricular, es un imperativo. Una nueva comprensión de la ciudadanía, que 

coadyuve a una nueva humanidad.  

 La categorización de esta investigación, evidenció una necesidad, que no siempre se 

convierte en práctica. Todavía se perciben vestigios del Yo y del súper Yo. En el consciente 

colectivo hay un profundo aprendizaje de lo que debo hacer, pero una tensión con lo que hago. 

Desde los años del nacimiento de la República, en Venezuela se ha armonizado la comprensión 

de la expresión: Politica pro Religionem; desde la Reforma Protestante, y gracias a la influencia 

del comunismo marxista, esta expresión ha sido cuestionada. Después de haber una relación 

dialógica, ahora se establece una tensión dialéctica.  

 Esta es la razón por la cual no es fácil para un creyente integrar a la vida política, -la vida 

dentro de la polis-, sus convicciones religiosas y cuando esto ocurre se le excluye o se le concibe 

como un fanático fundamentalista. Incluso esto ha dado píe para una incorrecta comprensión de 

la teocracia. Entendida como una recuperación del poder político de parte de la religión, un 

nuevo Cesaropapismo. La Política pro Religionem entiende no de subordinación ni de 

manipulación, mucho menos de pragmatismo religiosos, se trata de la armónica convivencia y 

aceptación de los valores religiosos dentro de la razón pública. No existe contradicción ni lógica 

ni ontológica para que un ciudadano no exprese su vida religiosa en la polis. Cada vez es más 

necesaria esta expresión que maximizan la política y la sitúan en su lugar histórico: el servicio, la 

ternura y la caridad. Esta es una manera de ejercer la política con las manos limpias, el 

Imperativo de la Concordia, 



 
 

359 
 

 De Política y de Religión ¡sí se habla! Se hace cada vez más urgente reconstruir el tejido 

social afectado y herido, empobrecido y deteriorado desde los cimientos más hondos. Cuando 

una polis no se reconoce, está herida. No existe la tolerancia, no hay libertad para expresarnos y 

no hay respeto para decirlo. Negar el derecho de hablar de las dos cosas que hacen a la persona 

como son la política y la religión, es cercenar su naturaleza. ¿Cómo no hablar de aquello que me 

define: la dimensión social y la trascendental? Sino educamos democráticamente en la amplitud 

del pensamiento, estos temas seguirán siendo prohibitivos.  

 No hablar de política es no hablar de la polis, de sus problemas y de sus necesidades. De 

los compromisos con ella y del deseo de encontrarla bella. No hablar de Religión es negarnos el 

derecho de encontrar caminos comunes, incluso con los no creyentes; la religión alimenta, tiende 

puentes, descubre la verdad; cuando un creyente muestra la belleza y la verdad de lo que cree, 

logra evidenciar que hay gestos supremos que se tejen de un modo invisible para mantener la 

civitas.  

 La política, concretamente, el ejercicio de ella por parte de los ciudadanos, debería hacer 

emerger lo mejor de las personas y comunidades que constituyen la alteridad y la diversidad 

social. El ejercicio de ella implica no anular la singularidad de las personas, antes bien, 

conquistando niveles de fraternidad y solidaridad humanas en el entorno común, superando, -

mejor., venciendo, situaciones de dominación, explotación y sumisión.   

 Todavía hay mucho que añadir a la Crítica de la Razón Ciudadana.  

  



 
 

360 
 

Lista de Referencias  

Abadí, A. (2020). La Venezuela que queremos. ¿Dónde estamos y a dónde queremos llegar? 

Informe del Capítulo Venezolano del Club Roma, Caracas, Universidad Monte Ávila. 

ACNUR (2015, 25 agosto). ACNUR para Venezuela. Refugiados 1991. Recuperado de 

http://www.acnur.org/el-acnur  

Aguilar, L. (1991), Reflexiones sobre Cuba y su futuro, Miami, Ediciones Universal.  

Agustín de Hipona. (1947), Obras Filosóficas III, Madrid, Biblioteca de Autores Cristianos. 

_______________. (1956) De Trinitate (Tratado sobre la Trinidad), Madrid, Biblioteca de 

Autores Cristianos 

_______________. (1964), Confesiones, Madrid, Apostolado de la Prensa 

_______________. (1982), Contra los académicos, en Obras completas, vol. III, Madrid, 

Biblioteca de Autores Cristianos.  

_______________. (1986), Obras Completas. Cartas. 1°-123, Madrid, Biblioteca de Autores 

Cristianos. 

_______________. (2007), De Magistro, Madrid, Biblioteca de Autores Cristianos. 

_______________. (2010). Confesiones, Madrid, Gredos. 

_______________. (2019). Civitate Dei. Madrid, Biblioteca de Autores Cristianos 

Alexander, J. (2000). Las teorías sociológicas desde la Segunda Guerra Mundial, Barcelona, 

Gedisa. 

Almond, A. y Verba, S. (1963). The Civic Culture. Political Attitudes and Democracy in Five 

Nations, Sage, Newbury Parke. 

__________________. (1970).  La cultura cívica. Estudio sobre la participación política 

democrática en cinco naciones, Madrid, Euroamérica.  



 
 

361 
 

__________________. (1994). La Cultura Cívica. Estudio sobre la participación política 

democrática en cinco naciones, Madrid, Fundación FOESSA.  

Alvira y otros, (2008). Sociedad Civil. La democracia y su destino, Pamplona, Editorial 

Universidad de Navarra.  

Amengual, G. (2007). Antropología Filosófica, Madrid, Biblioteca de Autores Cristianos.  

Anoz, J. (2002). Cronología de la producción agustiniana, «Augustinus» 47.  

Arendt, H. (1961), Eichmann en Jerusalén. Un estudio acerca de la banalidad del mal, 

Barcelona, Lumen. 

_________. (1996). Entre el pasado y el futuro. Ocho ejercicios sobre la reflexión política, 

Barcelona, Península.  

_________. (1997). ¿Qué es la Política?, Barcelona, Paidós.   

_________. (2006). Los orígenes del totalitarismo, Solana, Madrid, Alianza.  
 
_________. (2009). La condición humana, Buenos Aires, Paidós. 

Aristóteles. (1970). Política. Introducción y notas de Julián Marías, Madrid, Instituto de 

Estudios Políticos.  

_________. (1973). Obras completas, Madrid, Aguilar.  

_________. (1978). De Anima, Madrid, Editorial Gredos. 

_________. (1988). Política, Madrid, Gredos. 

_________. (1994). Metafísica, Madrid, Editorial Gredos.   

_________. (2010). Ética a Nicómaco, Madrid, Editorial Gredos. 

_________. (2011). Ética Eudemia. Madrid, Editorial Gredos.  

_________. (2018). Metafísica, Madrid, Editorial Gredos. 



 
 

362 
 

_________. (s/f). Diagrámatas. Recuperado en: https://www.um.es/noesis/archivo/2022/AnPost-

es.pdf  

Banco Mundial. (2020 mayo 29). Informe sobre la pobreza en el mundo. Recuperado de 

https://www.bancomundial.org/es/topic/poverty/overview 

Bayarre, HD y Hosford, R. (2000, noviembre 10). Métodos y Técnicas Aplicadas a la 

Investigación en Atención Primaria de Salud. Recuperado de 

https://aulavirtual.sld.cu/pluginfile.php/272880/mod_resource/content/1/Bayarre%2C%2

0Hector.%20El%20protocolo%20de%20investigaci%C3%B3n.pdf 

Bebbington A. y Torres V. (2001). Capital social en los Andes, Ecuador, Editorial Flacso.  

Benhabid, S. (2005). Los derechos de los otros. Extranjeros, residentes y ciudadanos, Barcelona, 

Gedisa.  

Bernal, C. (2006). Metodología de la Investigación, México, Pearson.  

Biblia de Jerusalén (2009). Bilbao. Desclée de Bruower.  

Blaxter l. Hungues C. y Tihg, M. (2000). Cómo se hace una investigación, Barcelona, Gedisa.  

Bonitz, H. (1870). Index Aristotelicus, Graz, Akademische Druck.  

Bravo, G. (1998). La Historia de la Antigua Roma, Madrid, Editorial Alianza.  

Bronfenbrenner, U. (1979). La ecología del desarrollo humano: Experimentos por Nature y 

diseño, Cambridge, Presión de la universidad de Harvard. 

_____________.  (1987). La ecología del desarrollo humano, Barcelona, Paidós.  

_____________. y Ceci, S. J. (1994). Nature-nurture reconceptualized: A bio-ecological model. 

Psychological Review, 101(4), pp. 568-586.  

Buber, M. (1984).  Yo y Tú, Buenos Aires, Ediciones Nueva Visión. 

Buendía, E. (1998). Métodos de investigación en psicopedagogía, México, McGraw-Hill. 



 
 

363 
 

Bunge, M. (1995). La Ciencia, su Método y su Filosofía, Buenos Aires, Editorial Sudamericana.  

Buttiglione, R. (2019), Ensayo sobre Los cristianos y la política en América Latina. Doctrina 

Social de la Iglesia y compromiso Político en América Latina.  

___________. (2022), Caminos para una teología del pueblo y de la cultura, México, Editorial 

Notas Universitarias.  

Camps, (2003, enero 25). Tolerancia, una virtud cívica clave en una educación para la ciudadanía 

activa, compleja e intercultural. Bordón 64 (4), 2012, pp. 35-47.  

Canetti E. (1960). Masa y Poder, Argentina, Alianza Editorial.  

Carracedo R., Rosales J., y Méndez M. (2009). Democracia, ciudadanía y educación, España, 

Universidad Internacional de Andalucía y Akal.   

Cassier, E. (1967). Antropología filosófica. Introducción a una filosofía de la cultura, Méjico, 

Editorial Fondo de Cultura Económica.  

Catapano, G. (2018). L’idea agostiniana di civitas. Un aproccio lessicale. I conflitti religiosi 

nella scena piubblica. II Pace nella civitas. p. 169-233, Roma, Italia: Citta Nuova. Nuova 

Biblioteca Agustiniana.  

Charapo-Matilla M. y Peña C. (2021, enero 17). Tejido social competente para la participación 

ciudadana en el gobierno de las ciudades. Entramado. (Vol. 17), no. 1. pp. 44-68 

Recuperado a partir de https://doi.org/10.18041/1900-3803/entramado.1.7147  

Cicerón, M. (1884). Obras Completas, Madrid, Biblioteca Clásica Luis Navarro.   

_________. (1944). De la República y las Paradojas, Buenos Aires, Editorial Glem.  

Comisión internacional para el futuro de la educación, UNESCO. (2021).  Reimaginar juntos 

nuestros futuros: un nuevo contrato social para la educación; resumen. Recuperado en 

https://unesdoc.unesco.org/ark:/48223/pf0000379381_spa  



 
 

364 
 

Concilio Vaticano II. (1966), Madrid, Biblioteca de Autores Cristianos. 

Conferencia Episcopal Venezolana, (2007). Concilio Plenario de Venezuela, Documento 

Conciliar n° 12. La Iglesia y la Educación. Recuperado en 

https://conferenciaepiscopalvenezolana.com/iglesia-en-venezuela/concilio-plenario-de-

venezuela  

Cooombs, Ph. y Ahmed, M. (1975). La lucha contra la pobreza rural. El aporte de la educación 

no formal, Madrid, Tecnos.  

Copleston, F. (1994). Historia de la filosofía. Vol. 2, Barcelona, Ariel. 

Cordero, H.  (2009, febrero 10), El tratamiento agustiniano del problema del mal. Una 

vindicación frente a las criticas secularistas, Signos filosóficos, vol. (XI), pp. 169-184. 

Recuperado a partir de https://www.redalyc.org/pdf/343/34311606006.pdf  

Cortina, A. (2017), Aporofobia. El rechazo al pobre. Un desafío a la democracia, Barcelona, 

Paidós.  

_________. (2021), Ética cosmopolita. Una apuesta por la cordura en tiempos de pandemia. 

España, Ediciones Planeta.  

_________. (1997).  Ciudadanos del Mundo, Madrid, Alianza Editorial.  

_________. (1995). La educación del hombre y del ciudadano. Revista Iberoamericana de 

Educación. Número (7). pp. 41-63.  

_________. (2004, 24 de noviembre). Ciudadanía Mediática. El País. Recuperado de 

http://elpais.com/autor/adela_cortina/a/ 

_________. (2004, 11 de febrero). Educar para una ciudadanía Cosmopolita. El País. 

Recuperado de http://elpais.com/autor/adela_cortina/a/  



 
 

365 
 

_________. (2007). Ética de la Razón Cordial. Educar en la ciudadanía del siglo XXI, Oviedo, 

Ediciones Nobel S. A.   

_________. (1999). El quehacer ético. Guía para la educación moral, Madrid, Aula XXI, 

Santillana.  

_________. (2017), Aporofobia. El rechazo al pobre. Un desafío a la democracia, Barcelona, 

Editorial Paidós.  

_________. (1997). El Mundo de los Valores, Santa Fe de Bogotá, Editorial el Buho.  

_________. (1995, noviembre 13). La educación del hombre y del ciudadano. Revista 

Iberoamericana de educación. Educación y Democracia.  Número (7), pp. 41-63.  

__________. (2009). Ética de la Razón Cordial, Oviedo, Ediciones Nobel. 

Dahl, R. (1992). La democracia y sus críticos, Barcelona, Paidós.  

De Saint-Exupéry, A. (2016). El Principito, Argentina, Biblioteca del Congreso de la Nación. 

Delors, J. (1996). La Educación encierra un tesoro, informe a la UNESCO de la Comisión 

Internacional sobre la Educación para el Siglo XXI Recuperado de: 

https://unesdoc.unesco.org/ark:/48223/pf0000109590_spa  

Denzin, N. (1992). Symbolic interactionism and cultural studies, Cambridge, Basil Biackwell.  

Descartes, R.  (1977). Meditaciones Metafísicas, Madrid, Ediciones Alfaguara.  

Díaz, L. (2011). Visión investigativa de en ciencias de la salud. (Énfasis en paradigmas 

emergentes), Valencia, Cosmográfica C.A. 

Dicasterio para la Doctrina de la Fe. (2024), Declaración Dignitas Infinita sobre la dignidad 

humana. Recuperado a partir de  

https://press.vatican.va/content/salastampa/es/bollettino/pubblico/2024/04/08/080424c.pd

f   



 
 

366 
 

Diccionario Enciclopédico de sociología, Barcelona, Editorial Herder.  

Dilthey, W. (1951). Obras Completas, vol. VI, México, FCE.  

Drucker, P. (1995). La Sociedad Postcapitalista, Bogotá, Norma.  

Einstein, A. (2000). Mis creencias. Elapeh, Buenos Aires.  

Ferrater-Mora, J. (1964). Diccionario de Filosofía Tomo I A-K, Buenos Aires, Editorial 

Sudamericana Buenos Aires.  

Flores, C. (2020). Fundamentación teórica y política de la educación democrática occidental 

contemporánea, [Tesis de doctorado], Universidad de Extremadura, España 

_____________. (2004). Diccionario de Filosofía. Barcelona. Ariel.   

Follari, R. (2000). Epistemología y sociedad. A cerca del debate contemporáneo, Santa Fe, 

Homo sapiens Ediciones.  

Forcellini, A. (1828, diciembre 28). Totius Latinitais Lexicon. Recuperado a partir de: 

https://archive.org/details/totiuslatinitati01forc/page/n9/mode/2up 

Fornet-Betenacourt, R., (2004), Reflexiones de sobre el Concepto de Interculturalidad, México, 

Consorcio Intercultural.  

Gadamer, H. (1990) Verdad y Método, Salamanca, Sígueme.  

Galeano, E. y Vélez Restrepo, L. (2002). Estado del arte sobre fuentes documentales en 

investigación cualitativa, Medellín, Universidad de Antioquia.  

Galindo, L. F. (2010, abril). Estrategias para la reconstrucción de tejido social análisis 

comparado de los procesos de paz en Colombia y en Perú (1990 - 2000). [Trabajo de 

Maestría], Recuperado de: http://hdl.handle.net/10554/674. 

García, G. (1967). Cien años de Soledad, México, Editorial Planeta Mexicana.  



 
 

367 
 

García, O.  (2008). Fronteras discursivas: las políticas migratorias de inclusión y exclusión de la 

Unión Europea. Discurso & Sociedad, Vol. (2), Nº 4. pp. 746-768. Recuperado a partir de 

http://www.dissoc.org/es/ediciones/v02n04/DS2(4)Garcia.pdf 

García-Martínez J. (2018, marzo 18). Deterioro institucional en Venezuela como factor asociado 

a la emergencia de la delincuencia. Iberoamerican Journal of Development Studies 7(2), 

pp. 32-51. Recuperado a partir de file:///C:/Users/Luis%20Eduardo/Downloads/284-

2775-1-PB.pdf  

Garzón, I. (2014). La religión en la razón pública. Bogotá, Universidad de la Sabana.  

Geertz, C. (1973). The interpretations of cultures, Nueva York, Basic Boo 

Giovanni Reale (2003), Guía de lectura de la Metafísica de Aristóteles, Madrid, Editorial 

Herder.  

Girard, R. (1995). La violencia y lo sagrado, Barcelona, Anagrama.  

Gluksmann, A. (2002). El discurso del odio, Madrid, Taurus.  

González F. (2005, 23 nociembre). ¿Qué Es Un Paradigma? Análisis Teórico, Conceptual Y 

Psicolingüístico del Término. Recuperado de http://www.scielo.org.ve/scielo  

González Luna, T. (2010). Democracia y Formación ciudadana. México. Colección de 

cuádrenos de la cultura democrática. Instituto Federal Electoral. México: IFE 

Guevara, R. (2016, octubre 2).  El estado del arte en la investigación: ¿análisis de los 

conocimientos acumulados o indagación por nuevos sentidos? FOLIOS, N° (44), pp. 165-

179. Recuperado a partir de http://www.scielo.org.co/scielo.php?pid=S0123-

48702016000200011&script=sci_abstract&tlng=es 

Gurdián-Fernández, A. (2007). El paradigma cualitativo en la investigación socioeducativa, 

México, Trillas.  



 
 

368 
 

Hanstein, M. (2021). Botero. Medellín, Taschen.  

Hegel, G. (1943) Ciencia de la Lógica, Buenos Aires, Solar/Hachette. 

_______. (1965). Filosofía de la Historia, Chicago, Universidad de Chicago.  

_______. (1968). Principio de la filosofía del Derecho. Editorial Claridad. Buenos Aires.  

Heidegger, M. (1927), Los problemas Fundamentales de la Fenomenología, Madrid, Editorial 

Trotta.  

___________. (2003). Ser y Tiempo, Madrid, Editorial Trota. 

___________. (1974). Ser y tiempo, México, FCE. 

___________. (1979). GA 20, Prolegomena zur Geschichte des Zeitbegriffs. Frankfurt a. M. 

Klostermann.  

___________. (1927). Los problemas Fundamentales de la Fenomenología, Madrid, Trotta.  

___________. (1997). “El origen de la obra de arte”, en Caminos de bosque, Madrid, Alianza. 

___________. (1987). GA 56/57, Zur Bestimmung der Philosophie. Die Idee dern Philosophie 

und das Weltanschauungsproblem. Frankfurt a. M. Klostermann.  

___________. (1995), GA 60, Phänomenologie des religiösen Lebens. Einleitung in die 

Phänomenologie der Religion. Frankfurt a. M. Klostermann.  

___________.  (1976). GA 9, Wegmarken. Frankfurt, a. M. Klostermann.  

___________.  (2006). SZ, Sein und Zeit, Tübingen, Max Niemeyer.  

___________.  (2006). Curso de Invierno de 1929/1930.  

Habermas, J. (1987). Teoría de la acción comunicativa I. Racionalidad de la acción y 

racionalización social, Bogotá, Taurus humanidades.  

Hernández, J. (1912). Elementos de Filosofía, Caracas, Tipografía Empresarial El Cojo.  

___________. (1906). Elementos de Bacteriología, Caracas, Herrera Irigoyen & Ca.  



 
 

369 
 

Herrero, M. (Dir) (1999). La Sociedad Civil, la Democracia y su destino. Las ciudadanías en las 

sociedades complejas. Nuevas formas de relación social, Pamplona, España, Ediciones 

Universidad de Navarra.  

Hesíodo, (2007). Teogonía. Trabajos y días. Escudo. Certamen. Buenos Aires, Ediciones 

Losada.   

https://historicodigital.com/download/aristoteles%20sobre%20la%20interpretacion.pdf 

Informe de la Alta Comisionada de la Organización de las Naciones Unidas (ONU 2019).  

Recuperado en https://digitallibrary.un.org/record/3812767?ln=es&v=pdf 

Kant, I. (2014). Antropología en sentido Pragmático, México, Universidad Autónoma 

Metropolitana. 

______, (2005). Critica de la Razón Pura, España, Taurus Pensamiento.  

Kohlberg, L. (1981). Educación para la Justicia: un planteamiento moderno de la perspectiva 

platónica, Cambridge, Harvard University Press.  

Lalive, C. (2008, mayo 12). La vida cotidiana: Construcción de un concepto sociológico y 

antropológico. Sociedad Hoy, núm. (14), pp. 9-31. Recuperado a partir de 

https://www.redalyc.org/pdf/902/90215158002.pdf 

Ledesma, A. (2021, julio 14). El método hermenéutico-fenomenológico de Martin Heidegger y 

la posibilidad de una investigación filosófica independiente. Studia Heideggeriana, (10), 

pp. 245-262. Recuperado a partir de  https://doi.org/10.46605/sh.vol10.2021.115  

Llano, A. (2004). Deseo, violencia, sacrificio. El secreto del mito según René Girard, Pamplona, 

Ediciones Universidad de Navarra S. A. 

Lonergand, B. (1957). Insight: A Study of Human Understanding, New York, Lonmdon.  



 
 

370 
 

López, (2021, julio 30), Educación cívica para una nueva política. Una aproximación 

interdisciplinar [Tesis de doctorado], Universidad de Madrid, España.  

Martínez M. (2006, 9 julio). Fundamentación Epistemológica del Enfoque Centrado en la 

Persona, Polis Revista Latinoamericana (15), pp. 1-19.  

__________. (1996). Comportamiento humano. Nuevos métodos de investigación, México, 

Trillas.  

__________. (2004). Ciencia y Arte en la Metodología Cualitativa, México, Trillas.  

__________. (2009). Nuevos paradigmas en la investigación, Caracas, Editorial Alfa. 

Martín, N. (2017, septiembre 15). Educación y Ciudadanía: empoderando desde la propia 

dinámica social de un barrio. [Tesis de doctorado], Universidad Pablo de Olavide, 

Sevilla.  

Maslow, A. (1991). Motivación y Personalidad, Madrid, Ediciones Díaz de Santos S.A.  

Mayer, C. (1994). Augustinus-Lexikon. Vol 1, Basel, Studi Agostiniani.  

Merleau-Ponty, M. (1975). Fenomenología de la percepción, Madrid, Península.  

Montanelli, G. (2003). STORIA D‟ITALIA. Dalla fondazione di Roma alla distruzione di 

Cartagine. Vol. 1, Milano, Fabbri Editori. 

Morales J. (2011, 2 diciembre). Fenomenología y hermenéutica como epistemología de la 

investigación. Revista Paradigma. Vol. (XXXII), pp. 7-22.  

_________. (2002, agosto 30). Hacia una interpretación filosófica-hermenéutica de la educación 

a partir de la perspectiva cuántica-matemática. [Tesis de doctorado], Universidad de 

Carabobo, Venezuela.  



 
 

371 
 

Moran J. (2016, enero 22), Relación y Relacionalidad. Revista Cittá Nuova. Publicación (8). pp. 

67-68. Recuperado a partir de https://www.focolare.org/es/2016/08/06/jesus-moran-

relazione-e-relazionalita/  

Morín E. (1982, septiembre 01). Introducción al pensamiento complejo. Recuperado de: 

http://cursoenlineasincostoedgarmorin.org/images/descargables/Morin_Introduccion_al_p

ensamiento_complejo.pdf  

Olivo, M. (2020, marzo 20), Educación Ciudadana: significados para los dirigentes estudiantiles 

de enseñanza media en liceos de VI región de Chile. Visiones actuales y prospectivas 

[Trabajo Doctoral] Universidad de Granada, España.  

Oort, V. (1991). Jerusalem and Babylon: A study into Agustines, New Yor, Kobenhavn-Köln.  

Organización Internacional para las Migraciones. (OIM). (2019). Informe sobre las migraciones 

en el mundo 2020. Recuperado en https://publications.iom.int/es/books/informe-sobre-

las-migraciones-en-el-mundo-2020  

Ortega y Gasset, J. (1981). Investigaciones psicológicas, Madrid, Alianza.  

______________. (1983). Obras Completas, Madrid, Alianza. 

Ortega-Ruíz, R. (2005, julio 30). La convivencia: un modelo de prevención de la violencia. 

Recuperado de 

file:///C:/Users/Luis%20Eduardo/Downloads/LA_CONVIVENCIA_UN_MODELO_DE

_PREVENCION_DE_LA_VIOLE.pdf  

Parménides; Zenón; Meliso; Heráclito. (2000). Fragmentos, Barcelona, Orbis.  

Pérez, M. (2021, noviembre 21), El daño antropológico o el poder de los sin poder (y II parte). 

Recuperado de https://cipopulares.org/opinion/el-dano-antropologico-o-el-poder-de-los-

sin-poder-y-ii-parte/  



 
 

372 
 

Pérez-Sales, P. (2016), Violencia y trauma: del trabajo comunitario a la psicoterapia, Madrid, 

Editorial Redentos.  

Platón, (2003), Diálogos. Obras Completas, Volumen II: Georgias. Menéxeno. Eutidemo. 

Menón. Crátilo, Madrid, Editorial Gredos. 

Platón. (2016). La apología de Sócrates, San José, Imprenta Nacional.  

Poincare, U. (1972). Ciencia y Método, Madrid, Espasa Calpe.  

Popper, K. (1967). El desarrollo del conocimiento científico: conjeturas y refutaciones, Buenos 

Aires, Paidós.  

Ratzinger, J. (2011) Popolo e Casa di Dio in Sant´Agostino, Roma, Jaca Book. 

Rawls, J. (2006), Liberalismo Político, México, Fondo de Cultura Económica. 

Rivas, J. (1895). Cuadernillo de poesía colombiana, Bogotá, Ediciones de Pontificia Universidad 

Bolivariana.  

Robertson, C. (2010, septiembre 4), Music and Conflict Transformation in Bosnia: Constructing 

and Reconstructing the Normal. Music and Arts in Action, Vol. (2), pp. 38-55. 

Rodríguez, R. (ed.) (2015). Ser y Tiempo de Martin Heidegger. Un comentario fenomenológico, 

Madrid, Tecnos.  

Roldán, J. (1969) El Orden constitucional romano en la primera mitad del siglo II a.C. Gerión, 

Revista de la historia antigua. pp. 123 – 145.  

Romero-Picon, Y. (2006, noviembre 10). Tramas y urdimbres sociales en la ciudad. Universitas 

Humanística, (61). pp. 217-228. Recuperado a partir de 

https://revistas.javeriana.edu.co/index.php/univhumanistica/article/view/2071 

Romero, O. (1978), Homilías, Santiago de Chile. Grafica Funny S.A. 



 
 

373 
 

Rorty, R. (1990, agosto 28). The Dangers of Over Philosophication. Replay to Ancilla and 

Nicholson en Educational Theory.  Vol. (40), nº 1, p. 41.  

Santamaría, E. (2002). La incógnita del extraño. Una aproximación a la significación 

sociológica de la “inmigración no comunitaria”, Barcelona, Anthropos. 

Santo Padre Benedicto XVI. (2008). Mensaje del Santo Padre a la Diócesis de Roma sobre la 

tarea urgente de la Educación, Roma, Editorial Vaticana.  

______________________. (2009). Carta Encíclica Caritas in Veritate, Roma, Editorial 

Vaticana. 

Santo Padre Francisco. (2020). Carta Encíclica Fratelli Tutti, Roma, Editrice Vaticana.  

__________________. (2019, abril 8). Discurso a la Pontificia Comisión para América Latina y 

a la Academia de Líderes Católicos. Recuperado en 

https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2019/march/documents/papa-

francesco_20190304_pontcommissione-americalatina.html  

__________________. Discurso del Santo Padre con motivo de la Visita Asís para el encuentro 

Economy of Francisco. Recuperado en 

https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2022/september/documents/20220

924-visita-assisi.html  

__________________. (2020). Video mensaje en el que el Papa Francisco pide al mundo unirse 

al Pacto Educativo Global. Recuperado de 

https://www.vaticannews.va/es/papa/news/2020-10/papa-francisco-videomensaje-pacto-

global-educativo.html  

__________________. (2013). Evangelii Gaudium. Exhortación apostólica post sinodal sobre el 

anuncio del evangelio en el mundo actual, Roma, Editorial Vaticana.   



 
 

374 
 

Savater, F. (1999). ¿De qué sirve la ética para los jóvenes? La educación es el momento 

adecuado de la ética, en Ética y ciudadanía, Caracas, Monte Ávila.  

Silveira, H. (2003). Inmigración y derecho: la institucionalización de un sistema dual de 

ciudadanía. Direito em Debate, Vol. (9) Nº12/18. pp. 9. Recuperado a partir de 

file:///C:/Users/Luis%20Eduardo/Downloads/751-Texto%20do%20artigo-2984-1-10-

20130328.pdf 

Socorro, D. (2020, octubre 15), El Daño Antropológico Causado a los venezolanos. [Video] 

organizado por la Escuela de Psicología UCAB Panelistas: Pedro Trigo, SJ (Filósofo - 

Teólogo). Rafael Uzcátegui (Sociólogo). Pedro Rodríguez (Psicólogo Clínico 

Comunitario). Recuperado de https://www.youtube.com/watch?v=XcTqBvz6kHI  

Sófocles. (2013). Antígona, Madrid, Edición de Francisco Miguel del Rincón Sánchez. 

Sokal, A. y Bricmont, J. (1998). Imposturas Intelectuales, Barcelona, Paidós. 

Sorge, B. (2018). Breve Curso de Doutrina Social. Paulinas. São Paulo.  

Soto, J. y Spideo, X. (1999, febrero 08). La educación formal, no formal e informal y la función 

docente. Revista Innovación educativa. Número (9). pp. 311-323. Recuperado a partir de 

https://minerva.usc.es/xmlui/bitstream/handle/10347/5208/pg_313328_inneduc9.pdf?seq

uence=1  

Strauss, A. y Corbin, J. (1990). Basics of qualitative research: grounded theory procedures and 

techniques, Sage.  

Terravecchia, P. (2012), Il legame Sociale. Una teoría relista, Napole, Orthotes. 

Toledo, V. (2009), El daño antropológico y los derechos humanos en Cuba, Madrid, Editorial 

Hispano Cubana.  

Tomás de Aquino. (2001), Somma Theologica, Madrid, Biblioteca de Autores Cristianos.   



 
 

375 
 

______________, (2001). De Veritate, Pamplona, Cuaderno de Anuario Filosófico, Serie 

Universitaria. 

Torrealba, F. (2015), Pasión por educar. Madrid, Khaf.  

Uslar Pietri, A. (1948). Letras y Hombres de Venezuela, México, Fondo de Cultura Económica. 

Valdés, D. (2019, julio 18). El daño antropológico causado por el totalitarismo en Cuba. [Tesis 

de Maestría en Acción Política]. Universidad Francisco de Vitoria, Madrid. 

Valles M. (1997). Técnicas cualitativas de investigación social. Reflexión metodológica y 

práctica profesional. Madrid. Síntesis S.A.  

Varela, A. (2009). Porque la ciudadanía se ciudadanía se consigue ejerciéndola… Una 

aproximación sociológica al proceso instituyente del movimiento de migrantes en 

Barcelona. [Tesis doctoral]. Universidad Autónoma de Barcelona, Barcelona. 

Valero, (2019, noviembre 12). La Diáspora como reserva estratégica ante el desafío de la 

educación venezolana: una red socio profesional de Ciudadanía Educativa 2.0, sustentada 

en el Curriculum Global, [Tesis Doctoral], Universidad Católica Andrés Bello, Caracas.  

Varguillas, C. (2005). El capital emocional en las organizaciones: una construcción teórica 

para el siglo XXI. [Tesis de pregrado] Universidad Pedagógica Experimental Libertador, 

Instituto Pedagógico Rafael Alberto Escobar Lara, Maracay. 

Vaughan-Willians, N. (2009). Border politics: the limits of sovereign power, Edinburgh, 

University Press. 

Walzer, M. (2010). Pensar políticamente, Barcelona, Editorial Paidós. 

Walzer. M. (1997), The civil Society Argument. En Beiner, R., (ed). Theorizing citizenship.  

Wittgenstein, L. (1953). Tractatus logicus-filosoficus versión bilingüe alemán-castellano, 

Madrid, Editorial Alianza.  



 
 

376 
 

_____________. (1969). Investigaciones filosóficas, New York, Mac Millan.   

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



 
 

377 
 

 

 

 

 

 

 

 

ANEXOS  

  



 
 

378 
 

ANEXO A 

 

 

 
 

REGISTRO DE ENTREVISTA  
 
Nombre del entrevistado: ________________________________________. Código: 

_________.  

Descripción del proyecto:  

Título: CIUDADANÍA. UN ABORDAJE FENOMENOLÓGICO DESDE UNA NUEVA 

HERMENEUSIS DE LA EDUCACION NO FORMAL EN VENEZUELA.  

Propósito general: Generar una aproximación teórica de la ciudadanía, a partir de una nueva 

hermeneusis desde el eje medular Fe-Educación-Ciudadanía. 

Metodología: el método fenomenológico-hermenéutico Heideggeriano, dentro del Paradigma 

interpretativo. 

Preguntas:  

1.- ¿Qué es para usted la fe? 

2.- ¿La fe y la razón están relacionadas? Justifique su respuesta.  

3.- ¿Qué es la educación? 

4.- ¿Según su criterio qué relación hay entre: educación – persona - fe? 

5.- ¿Cómo definiría usted la ciudadanía? 

6.- ¿Ciudadanía y política guardan alguna relación? 

7.- ¿Pueden los cristianos formar parte de los ámbitos políticos de la sociedad? 

Observaciones:_________________________________________________________________
______________________________________________________________________________
______________________________________________________________________________
______________________________________________________________________________
______________________________________________________________________________
______________________________________________________________________________ 

Fecha:                                  Hora: 

Firma:  

UNIVERSIDAD DE CARABOBO 
FACULTAD DE CIENCIAS DE LA EDUCACIÓN 

DIRECCIÓN ESTUDIOS DE POSTGRADO 
PROGRAMA DE DOCTORADO EN EDUCACIÓN 



 
 

379 
 

ANEXO B 

 

 

 

 

Estimado(a) participante 

Por medio de la presente se le informa que usted ha sido seleccionado como informante 

clave en la tesis doctoral titulada: CIUDADANÍA. UN ABORDAJE FENOMENOLÓGICO 

DESDE UNA NUEVA HERMENEUSIS DE LA EDUCACION NO FORMAL EN 

VENEZUELA, cuyo propósito final es: Generar una aproximación teórica de la ciudadanía, a 

partir de una nueva hermeneusis de los ejes medulares Fe-Educación-Ciudadanía. 

La referida investigación se realiza en el marco del trabajo de grado para optar al título de 

Doctor en Ciencias de la Educación, en la Facultad de Ciencias la Educación de la Universidad 

de Carabobo. La metodología del trabajo es de carácter cualitativo, el paradigma interpretativo y 

el método es fenomenológico-hermenéutico, por lo cual la principal técnica de recolección de 

información es la entrevista. Para tal fin, solicitamos su valiosa colaboración en aceptar la 

participación como sujeto de investigación. De ser positiva su respuesta y usted decide 

participar, es conveniente que tenga en cuenta los siguientes aspectos: 

1. Su intervención consiste en conceder una entrevista al investigador y responder las 

preguntas concernientes al tema descrito en el primer párrafo.  

2. El tiempo de aplicación será breve. 

3. La información ofrecida será confidencial. No se divulgarán sus nombres y demás datos 

personales, a menos que usted lo solicite o/y esté de acuerdo en que aparezcan en el estudio.  

4. La participación es voluntaria, no implica remuneración o retribución monetaria alguna. 

UNIVERSIDAD DE CARABOBO 
FACULTAD DE CIENCIAS DE LA EDUCACIÓN 

DIRECCIÓN ESTUDIOS DE POSTGRADO 
PROGRAMA DE DOCTORADO EN EDUCACIÓN 



 
 

380 
 

5. Si en cualquier momento decide cesar su participación en el estudio es libre de hacerlo. 

El investigador se compromete a no publicar información alguna que pueda vulnerar la 

integridad, el bienestar y los intereses de los informantes claves en la investigación. Los 

resultados de esta investigación permitirán enriquecer el acervo de conocimientos en el área de la 

Educación 

7. Los resultados serán publicados solo bajo la aprobación de los sujetos entrevistados o de 

sus representantes para los fines de la investigación. 

8. Usted no tiene riesgo alguno de lesiones físicas si participa en este estudio; el riesgo 

potencial es que se pierda la confidencialidad de sus datos personales. Sin embargo, se hará el 

mayor esfuerzo para mantener su información en forma confidencial. 

9. Los datos que lo identifiquen serán tratados en forma confidencial como lo exige la Ley, 

salvo para quienes estén autorizados a acceder a sus datos personales; usted no podrá ser 

identificado.  

10. En caso de que los resultados de este estudio sean publicados en revistas científicas o 

presentados en congresos, su identidad no será revelada. Se utilizará un seudónimo.  

11. El presente consentimiento informado fue sometido a revisión por parte de la Comisión 

Operativa de Bioética de la Facultad de Ciencias de la Educación.  

12.     Su participación como informante clave durante la entrevista, va a ser grabada para su 

transcripción textual. El contenido de las grabaciones de ese formato audio digital no será 

divulgado. 

13. El investigador se compromete a no publicar contenido alguno que pueda vulnerar la 

integridad, el bienestar y los intereses del informante clave. 



 
 

381 
 

14. El presente consentimiento informado cumple con lo previsto en el Código de Ética para 

la Vida (2011) de la República Bolivariana de Venezuela, publicado por el Ministerio del 

Popular para la Ciencia, Tecnología e Industrias intermedias, específicamente en la Parte II, 

Capítulo 2, que trata sobre el consentimiento informado, siguiendo lo indicado en los numerales: 

1.1, 1.2, 1.4, 1.5, 1.7, 1.8, 1.9. Tenga presente que su aporte como informante clave, será de 

mucho provecho para el conocimiento científico en el área de la Educación.  

Por favor marque con una X la opción de su preferencia con respecto a la aceptación o 

no, de participar en la investigación antes mencionada en calidad de informante clave que 

conforma la muestra de la misma: 

Acepto participar en la investigación, por lo cual doy mi consentimiento: ______________ 

No acepto participar en la investigación, por lo cual no doy mi consentimiento: _________ 

 

El Investigador: ___________________________________Firma: 

________________________ 

C.I. v-_______________ Nro. Telefónico __________________ 

Correo: _____________________________________________________ fecha: ___/ 

___/_____ 

 

Informante clave: _________________________________ Firma: ________________________ 

C.I. v- _________________ Nro. Telefónico ___________________ 

Correo: _____________________________________________________   Fecha: ___/ 

___/____ 

 

Testigo:  

Nombre y apellido: _____________________________________________________________ 

C.I: _________________________ Nro. Teléfono______________________ Fecha: __/ __/___ 

Firma: _________________________________________ 



 
 

382 
 

 

Testigo:  

Nombre y apellido: _____________________________________________________________ 

C.I: _________________________ Nro. Teléfono______________________ Fecha: __/ __/___ 

Firma: _________________________________________ 

 

 

Observaciones Generales: 

______________________________________________________________________________ 

______________________________________________________________________________ 

______________________________________________________________________________ 

______________________________________________________________________________ 

______________________________________________________________________________ 

 

Otras: 

______________________________________________________________________________ 

______________________________________________________________________________ 

______________________________________________________________________________ 

______________________________________________________________________________ 

______________________________________________________________________________ 

______________________________________________________________________________ 

______________________________________________________________________________ 

______________________________________________________________________________ 

 

Elaboración propia (2023) 

 

 

 

 



 
 

383 
 

ANEXO C 

 

 

 

 

VALIDACIÓN DEL INSTRUMENTO 

 

I Descripción del proyecto 

Título: CIUDADANÍA. UN ABORDAJE FENOMENOLÓGICO DESDE UNA NUEVA 

HERMENEUSIS DE LA EDUCACION NO FORMAL EN VENEZUELA.  

Propósito general: Generar una aproximación teórica de la ciudadanía, a partir de una nueva 

hermeneusis desde el eje medular Fe-Educación-Ciudadanía. 

Metodología: el método fenomenológico-hermenéutico Heideggeriano, dentro del Paradigma 

interpretativo. 

II Datos del experto  

Nombres: Herviz Geralda  

Apellidos: González Camacho 

Profesión: Doctora en Ciencias Políticas, Especialista en Derecho Internacional. Estudios 

Avanzados de Educación en Derechos Humanos. Abogada 

Institución en donde trabaja: Universidad Fermín Toro 

Cargo que ocupa: Docente 

Dirección de correo: herviz70@gmail.com 

III Datos del instrumento.  

Se trata de un formato compuesto por seis partes que pretenden reflejar los criterios más 

importantes para la validación del instrumento. Se podrán encontrar, además de los datos del 

trabajo doctoral, las preguntas de la entrevista y sus correspondientes evaluaciones. Al final 

encontrará el espacio para las observaciones que considere convenientes.  

 

 

 

¡Muchas gracias por su colaboración! 

UNIVERSIDAD DE CARABOBO 
FACULTAD DE CIENCIAS DE LA EDUCACIÓN 

DIRECCIÓN ESTUDIOS DE POSTGRADO 
PROGRAMA DE DOCTORADO EN EDUCACIÓN 



 
 

384 
 

 

1.- Guía de observación y validación del Instrumento de la tesis doctoral titulada:  
CIUDADANÍA. UN ABORDAJE FENOMENOLÓGICO DESDE UNA NUEVA 

HERMENEUSIS DE LA EDUCACION NO FORMAL EN VENEZUELA. 
 
 
 
 
2.- Propósito general:  
Generar una aproximación teórica de la ciudadanía, a 
partir de una nueva hermeneusis desde el eje 
medular Fe-Educación-Ciudadanía. 

3.- Preguntas 
1.- ¿Para usted qué es la fe? 
2.- ¿La fe y la razón están 
relacionadas? Justifique su respuesta.  
3.- ¿Qué es la educación? 
4.- ¿Según su criterio qué relación hay 
entre: educación – persona - fe? 
5.- ¿Cómo definiría usted la 
ciudadanía? 
6.- ¿Ciudadanía y política guardan 
alguna relación? 
7.- ¿Pueden los cristianos formar parte 
de los ámbitos políticos de la 
sociedad? 

4.- Criterios de evaluación  Items.  

Si No 

a) Nivel de dificultad x  

b) Calidad: ¿Está adecuada a la población de estudio? x  

c) ¿Se encuentra claridad en la redacción? x  

d) ¿La información que contiene es necesaria y suficiente para 
responder claramente? 

x  

e) ¿El eje medular de la investigación está contenido en las 
preguntas? 

x  

f) ¿El número de preguntas es suficiente para recoger la 
información? 

x  

g) ¿Las preguntas de la entrevista contribuye al propósito 
general de la investigación? 

x  

h) ¿El nivel de adecuación de las preguntas es pertinente al 
tema que se desea investigar? 

x  

5.- Consideraciones generales Si No 

a) ¿Se evidencian instrucciones claras y precisas en el instrumento? x  

b) ¿Hay distribución secuencial en las preguntas? x  

c) ¿Habría que añadir alguna pregunta? De ser afirmativa la respuesta, indique su 
sugerencia.   
R: No hay que añadir nada mas 

6.- Consideraciones finales 



 
 

385 
 

Observaciones: No aplica 

 

VALIDEZ 

Aplicable   x No aplicable  

Aplicable atendiendo las observaciones  

Instrumento validado por:  

Dra. Herviz González 

 

Teléfono: 

0414 4144113 

Correo electrónico: herviz70@gmail.com 

Firma:  

 

 

 

  



 
 

386 
 

ANEXO D 

 

 

 

 

VALIDACIÓN DEL INSTRUMENTO 

 

I Descripción del proyecto 

Título: CIUDADANÍA. UN ABORDAJE FENOMENOLÓGICO DESDE UNA NUEVA 

HERMENEUSIS DE LA EDUCACION NO FORMAL EN VENEZUELA.  

Propósito general: Generar una aproximación teórica de la ciudadanía, a partir de una nueva 

hermeneusis desde el eje medular Fe-Educación-Ciudadanía. 

Metodología: El método fenomenológico-hermenéutico Heideggeriano, dentro del Paradigma 

interpretativo. 

II Datos del experto  

Nombres: Ariana Teresa 

Apellidos: Rivas Lárez 

Profesión: Docente universitaria  

Nivel Académico: Doctora en Educación (UCSAR/UAM) / Doctora en Ciencias sociales 

mención Estudios del Trabajo.(UC) 

Institución en donde trabaja: Universidad Arturo Michelena 

Cargo que ocupa: Decana de la Facultad de Ingeniería/ Dirección de Asuntos Académicos 

del Vicerrectorado Académico 

Dirección de correo: ariana.rivas@gmail.com 

III Datos del instrumento.  

Se trata de un formato compuesto por seis partes que pretenden reflejar los criterios más 

importantes para la validación del instrumento. Se podrán encontrar, además de los datos del 

trabajo doctoral, las preguntas de la entrevista y sus correspondientes evaluaciones. Al final 

encontrará el espacio para las observaciones que considere convenientes.  

¡Muchas gracias por su colaboración! 

 

UNIVERSIDAD DE CARABOBO 
FACULTAD DE CIENCIAS DE LA EDUCACIÓN 

DIRECCIÓN ESTUDIOS DE POSTGRADO 
PROGRAMA DE DOCTORADO EN EDUCACIÓN 



 
 

387 
 

1.- Guía de observación y validación del Instrumento de la tesis doctoral titulada:  
CIUDADANÍA. UN ABORDAJE FENOMENOLÓGICO DESDE UNA NUEVA 

HERMENEUSIS DE LA EDUCACION NO FORMAL EN VENEZUELA. 
 
 
 
 
2.- Propósito general:  
Generar una aproximación teórica de la ciudadanía, a 
partir de una nueva hermeneusis desde el eje 
medular Fe-Educación-Ciudadanía. 

3.- Preguntas 
1.- ¿Para usted qué es la fe? 
2.- ¿La fe y la razón están 
relacionadas? Justifique su respuesta.  
3.- ¿Qué es la educación? 
4.- ¿Según su criterio qué relación hay 
entre: educación – persona – fe? 
5.- ¿Cómo definiría usted la 
ciudadanía? 
6.- ¿Ciudadanía y política guardan 
alguna relación? 
7.- ¿Pueden los cristianos formar parte 
de los ámbitos políticos de la 
sociedad? 

4.- Criterios de evaluación  Items.  

Si No 

i) Nivel de dificultad X  

j) Calidad: ¿Está adecuada a la población de estudio? X  

k) ¿Se encuentra claridad en la redacción? X  

l) ¿La información que contiene es necesaria y suficiente para 
responder claramente? 

X  

m) ¿El eje medular de la investigación está contenido en las 
preguntas? 

X  

n) ¿El número de preguntas es suficiente para recoger la 
información? 

X  

o) ¿Las preguntas de la entrevista contribuye al propósito 
general de la investigación? 

X  

p) ¿El nivel de adecuación de las preguntas es pertinente al 
tema que se desea investigar? 

X  

5.- Consideraciones generales Si No 

d) ¿Se evidencian instrucciones claras y precisas en el instrumento? X  

e) ¿Hay distribución secuencial en las preguntas? X  

f) ¿Habría que añadir alguna pregunta? De ser afirmativa la respuesta, indique su 
sugerencia.  
Se considera que las interrogantes de investigación son suficientes para alcanzar los 
propósitos planteados en la Tesis Doctoral. 
 
 
 



 
 

388 
 

6.- Consideraciones finales 

Observaciones:  

 

 

 

VALIDEZ 

Aplicable  X No aplicable  

Aplicable atendiendo las observaciones  

Instrumento validado por:  

Dra. Ariana Rivas Lárez 

 

Teléfono: 

(0424) 408.9868 

Correo electrónico: ariana.rivas@gmail.com 

Firma:  

 

 

 

 

 

  



 
 

389 
 

ANEXO E 

 

 

 

 

VALIDACIÓN DEL INSTRUMENTO 

 

I Descripción del proyecto 

Título: CIUDADANÍA. UN ABORDAJE FENOMENOLÓGICO DESDE UNA NUEVA 

HERMENEUSIS DE LA EDUCACION NO FORMAL EN VENEZUELA.  

Propósito general: Generar una aproximación teórica de la ciudadanía, a partir de una nueva 

hermeneusis desde el eje medular Fe-Educación-Ciudadanía. 

Metodología: el método fenomenológico-hermenéutico Heideggeriano, dentro del Paradigma 

interpretativo. 

II Datos del experto  

Nombres: Elsy 

Apellidos: Medina 

Profesión: Docente 

Institución en donde trabaja: Universidad de Carabobo 

Cargo que ocupa: Docente 

Dirección de correo: emedina@uc.edu.ve 

 

III Datos del instrumento.  

Se trata de un formato compuesto por seis partes que pretenden reflejar los criterios más 

importantes para la validación del instrumento. Se podrán encontrar, además de los datos del 

trabajo doctoral, las preguntas de la entrevista y su correspondiente evaluación. Al final 

encontrará el espacio para las observaciones que considere convenientes.  

 

 

 

¡Muchas gracias por su colaboración! 

UNIVERSIDAD DE CARABOBO 
FACULTAD DE CIENCIAS DE LA EDUCACIÓN 

DIRECCIÓN ESTUDIOS DE POSTGRADO 
PROGRAMA DE DOCTORADO EN EDUCACIÓN 



 
 

390 
 

 

1.- Guía de observación y validación del Instrumento de la tesis doctoral titulada:  
CIUDADANÍA. UN ABORDAJE FENOMENOLÓGICO DESDE UNA NUEVA 

HERMENEUSIS DE LA EDUCACION NO FORMAL EN VENEZUELA. 
 
 
 
 
2.- Propósito general:  
Generar una aproximación teórica de la ciudadanía, a 
partir de una nueva hermeneusis desde el eje 
medular Fe-Educación-Ciudadanía. 

3.- Preguntas 
1.- ¿Para usted qué es la fe? 
2.- ¿La fe y la razón están 
relacionadas? Justifique su respuesta.  
3.- ¿Qué es la educación? 
4.- ¿Según su criterio qué relación hay 
entre: educación – persona - fe? 
5.- ¿Cómo definiría usted la 
ciudadanía? 
6.- ¿Ciudadanía y política guardan 
alguna relación? 
7.- ¿Pueden los cristianos formar parte 
de los ámbitos políticos de la 
sociedad? 

4.- Criterios de evaluación  Items.  

Si No 

q) Nivel de dificultad  X 

r) Calidad: ¿Está adecuada a la población de estudio? X  

s) ¿Se encuentra claridad en la redacción? X  

t) ¿La información que contiene es necesaria y suficiente para 
responder claramente? 

X  

u) ¿El eje medular de la investigación está contenido en las 
preguntas? 

X  

v) ¿El número de preguntas es suficiente para recoger la 
información? 

X  

w) ¿Las preguntas de la entrevista contribuyen al propósito 
general de la investigación? 

X  

x) ¿El nivel de adecuación de las preguntas es pertinente al 
tema que se desea investigar? 

X  

5.- Consideraciones generales Si No 

g) ¿Se evidencian instrucciones claras y precisas en el instrumento? X  

h) ¿Hay distribución secuencial en las preguntas? X  

i) ¿Habría que añadir alguna pregunta? De ser afirmativa la respuesta, indique su 
sugerencia.  
Las preguntas cumplen con los criterios de rigor metodológico necesario para la 
validación de la investigación en curso. Considero el número de preguntas idóneo para 
el propósito del trabajo doctoral. 



 
 

391 
 

 

 

6.- Consideraciones finales 

Observaciones:  

 

 

 

 

VALIDEZ 

Aplicable  X No aplicable  

Aplicable atendiendo las observaciones  

Instrumento validado por:  

Elsy Medina 

Teléfono: 

1 7867650613 

Correo electrónico: emedina@uc.edu.ve 

Firma:  

 

 

 

 

 


	Página en blanco



